[image: ]
Lakmé
Opera v treh dejanjih

Po motivih pripovedi Les babouches du Brahmane Théodora Pavieja in avtobiografskega romana Rarahu, ou Le mariage de Loti Pierra Lotija

	Glasba
	Léo Delibes

	Libreto 
	Edmond Gondinet, Philippe Gille

	Praizvedba
	14. april 1883,
Opéra-Comique, Pariz

	Premiera
	6. februar 2026,
Dvorana Ondine Otta Klasinc



Ustvarjalci predstave
	Dirigentka
	Mojca Lavrenčič

	Režiser
	Pier Francesco Maestrini

	[bookmark: _Hlk220998346]Scenograf
	Nicolás Boni

	Kostumografinja
	Stefania Scaraggi

	Zborovodkinja
	Zsuzsa Budavari Novak

	Oblikovalec svetlobe
	Sašo Bekafigo

	Koreografinja
	Cleopatra Purice

	Asistent režije
	Tim Ribič

	Asistent kostumografije
	Paolo Vitale



Zasedba
	Lakmé, svečenica in Nilakantova hči
	Nina Dominko

	Gérald, oficir britanske vojske
	Martin Sušnik
Žiga Lakner (študijsko)

	Nilakanta, brahmanski duhovnik

	Andrea Tabili (6., 8., 14. februar 2026)
Peter Gojkošek (10., 12. februar 2026)

	Frédéric, častnik in Géraldov prijatelj
	Jaki Jurgec

	Malika, Lakméjina služabnica
	Irena Petkova

	Hadži, Nilakantov služabnik
	Dušan Topolovec

	Miss Elen, Géraldova zaročenka
	Andreja Zakonjšek Krt

	Miss Rose, Ellenina prijateljica 
	Mojca Potrč

	Mistress Bentson, guvernanta
	Dada Kladenik

	Kitajski trgovec
	Bogdan Stopar

	Vedeževalec
	Tomaž Planinc

	Tat
	Sebastijan Čelofiga

	Vojaški častniki, dame, trgovci, brahmani, glasbeniki




Baletni ansambel SNG Maribor
Zbor Opere SNG Maribor
Simfonični orkester SNG Maribor

	Koncertna mojstrica
	Oksana Pečeny

	Korepetitorji
	Sofia Ticchi
Anna Fernandez Torres
Robert Mraček

	Lektorici za francoski jezik
	Deja Žunko Mangotić
Katja Ferlinc Knez

	Šepetalka
	Sabina Alatič

	Angleški prevod libreta
	Katja Ferlinc Knez

	Predvajanje nadnapisov
	Boštjan Petek
Cristian Popovici

	Inšpicienti
	Iztok Smeh
Matjaž Marin
Filip Tašner



Predstava je v francoskem jeziku s slovenskimi in angleškimi nadnapisi.
Predstava traja približno 3 ure in ima 2 odmora.

VSEBINA OPERE

Prvo dejanje
V brahmanskem svetišču se zbirajo hindujski verniki, da bi pod vodstvom velikega duhovnika Nilakante, ki so mu britanske oblasti prepovedale javno izpovedovanje vere, opravili svoje obrede. Medtem ko njegova lepa mlada hči Lakmé in pripadniki njegove skupnosti kličejo bogove, se Nilakanta odpravi na novo versko zborovanje, Lakmé pa v spremstvu njene služabnice Malike prepusti varovanje posvečenega prostora. Lakmé, ki po bučni ceremoniji naposled ostane sama, želi preživeti trenutke tišine v osrčju narave, zato sname svoj nakit, ga položi na kamnito klop in se z Maliko odpravi k reki.
Naravno idilo kmalu prekine prihod dveh britanskih častnikov, Géralda in Frédérica, v spremstvu dveh angleških dam in njune guvernante, gospe Bentson. Ko se naposled prebijejo skozi gozdno goščavo, prispejo do templja in občudujejo njegovo lepoto. Frédéric jih opozori, da pripada kraj domnevno nevarnemu brahmanu, čigar hči živi v strogi osami. Ko dami opazita Lakméjin zapuščeni nakit, si zaželita ilustracijo za spomin; Gérald se ponudi, da ostane, da bi naslikal dragocenosti, medtem ko se drugi vrnejo v mesto.
Ves očaran nad prelestnimi dragulji si Gérald predstavlja njihovo lastnico. Ko zasliši približajoče se zvoke Lakmé in Malike, se Gérald pravočasno skrije. Šele ko Malika odide, Lakmé prestrašeno zagleda tujca. Čeprav pokliče na pomoč, svoja spremljevalca kmalu odslovi, da bi se z Géraldom soočila sama. Opozori ga, da ga njegova navzočnost na tem svetem kraju lahko stane življenja. Gérald ji, popolnoma očaran od njene lepote, izpove ljubezen; tudi Lakmé za trenutek popusti skušnjavi, da bi mu odgovorila – toda zvoki očetovega prihoda prekinejo bežni trenutek izkazane naklonjenosti. Da bi ga rešila pred očetovim maščevanjem, Géralda prosi, naj nemudoma odide. Še preden Gérald izgine v gozdu, se pojavi Nilakanta, razjarjen ob misli na neznanega vsiljivca, ki je oskrunil svetost njegovega templja.

Drugo dejanje
Na živahnem bazarju bližnjega mesta se gnete pisana množica ljudi; med trgovci in domačini je tudi veliko vojakov, mornarjev in turistov. Gospo Bentson nenadoma obkrožijo berači in prodajalci, ki jo skupajo okrasti, dokler jih ne prežene Frédéric. Zvonjenje naznani zaprtje tržnice in skorajšnji začetek praznovanja.
Medtem ko se hindujke predstavijo z eksotičnimi plesi, se v Lakméjinem spremstvu pojavi Nilakanta, preoblečen v starega hindujskega spokornika. Na bazarju je tudi Gérald s svojo zaročenko Ellen. Frédéric mu, stran od radovednih ženskih ušes, zaupa, da bo njihov polk še pred zoro odšel, da bi zatrl upor v bližnji pokrajini. Lakmé očetu tiho namigne, da bi Brahma morda tujcu le odpustil prekršek, a Nilakanta to odločno zavrne. Potem ko hčeri izpove svojo ljubezen, ji ukaže, naj zapoje – odločen, da bo s tem privabil moža, ki si je drznil stopiti na sveto zemljo.
Lakmé zapoje legendo o indijanski devici, pariji, ki v gozdu naleti na izgubljenega tujca in ga s čarobnim zvenom svojih zvončkov reši pred divjimi zvermi. Ker se sprva nihče ne odzove, jo Nilakanta nestrpno priganja, naj nadaljuje. Ko Lakmé znova zapoje, nenadoma zagleda Géralda in krikne od obupa. Oslabljena omedli, Gérald pa plane k njej, da bi jo ujel pred padcem. Prepričan, da je razkril krivca, Nilakanta sklene, da ga bo med nočno procesijo zvabil na samo in ubil.
Lakmé ostane s zvestim Hadžijem, ki jo skuša potolažiti in ji obljubi vso pomoč. Komaj se Hadži umakne, se Gérald vrne. Ponovno združena Lakmé in Gérald si izpovesta ljubezen ter sanjata o skupnem življenju v skritem delu gozda, ki ga pozna le Lakmé in kjer stoji njena samotna koča.
Ko se približuje procesija, angleški dami v Frédéricovem spremstvu budno opazujeta dogajanje. Frédéric se posmehljivo obregne ob Géraldovo zaljubljenost v hindujsko »boginjo« in doda, da bi bil nadvse zaskrbljen, če ne bi bil kmalu predviden odhod regimenta, kar tako rekoč izključuje možnost, da bi se Lakmé in Gérald lahko še kdaj videla. Med procesijo Nilakanta uresniči svoj načrt in zabode Géralda. Lakmé plane k njemu in spozna, da rana ni smrtna. S Hadžijevo pomočjo ga odnese v svoje skrivno zatočišče, kjer ga lahko skrivaj neguje.

Tretje dejanje
V Lakméjini odmaknjeni gozdni koči leži Gérald, medtem ko mu Lakmé oskrbuje rane. Ko se prebudi, ga spomni, da ga je Hadži rešil in prinesel na varno. Gérald ji še enkrat izpove ljubezen in prizna, da ni nikjer srečnejši kot tukaj, daleč od sveta, ki mu je nekoč pripadal. Iz daljave se nenadoma zasliši petje. Lakmé pojasni, da so to zaljubljenci na poti k svetemu izviru, katerega voda obljublja večno ljubezen, nato pa še sama odide po vodo, s katero bi zapečatila njuno zvezo.
V njeni odsotnosti se pojavi Frédéric in Géralda opomni na bližajoči se odhod polka. Gérald bi bil pripravljen pozabiti Ellen – toda ali se lahko odpove tudi časti vojaka? Ko Frédéric odide, ve, da ga je prepričal in tudi Gérald to spozna, ko iz daljave zasliši korakajoče vojake.
Ob Lakméjini vrnitvi ta takoj zazna globoko spremembo v svojem izbrancu. Medtem ko Gérald razmišlja o skorajšnjem odhodu, Lakmé utrga cvet smrtonosnega indijskega kristavca in zaužije njegov strup, nato pa prizna Géraldu, da ji je podaril najslajši sen ljubezni. Skupaj pijeta iz svetega izvira, da bi povzdignila svojo ljubezen v nadzemeljsko vez. Lakmé pove Géraldu, da je zdaj osvobojen vseh svojih zaobljub, saj bo kmalu umrla.
Kmalu zatem pride Nilakanta, odločen, da bo ubil Géralda, toda Lakmé ga z zadnjim dihom zaustavi: ker sta oba pila iz svetega izvira, je Gérald onkraj dosega maščevanja. Ob smrti svoje hčere Nilakanta opusti svoj bes, se ukloni usodi in s težkim srcem sprejme božanski red, ki je Lakmé omogočil prehod v raj.


IZ GLEDALIŠKEGA LISTA


Léo Delibes: Lakmé, opera v treh dejanjih
Francoski skladatelj Clément Philibert Léo Delibes se je rodil 21. februarja 1836 v kraju Saint-Germain-du-Val, današnjem delu okraja La Flèche v departmaju Sarthe. Njegov oče je bil zaposlen v francoski poštni službi, mati pa je bila nadarjena ljubiteljska glasbenica, hči opernega pevca in nečakinja Édouarda Batista. Delibes, ki je bil edini otrok v družini, je že zelo zgodaj spoznaval različna glasbenogledališka dela, še posebej po očetovi smrti leta 1947, ko se je družina preselila v Pariz. Že kot deček je imel nenavadno lep glas, zaradi česar je bil zaželen član zbora pariške cerkve sv. Marije Magdalene (La Madeleine) in tudi opernih ansamblov – tako je denimo leta 1849 sodeloval pri praizvedbi vélike opere Prerok (Le prophète) Giacoma Meyerbeera. Le tik zatem, ko je dopolnil dvanajst let, je bil sprejet na Pariški konservatorij, kjer je sprva študiral glasbeno teorijo pri Antoinu-Julesu Tariotu, nato klavir, orgle in harmonijo pri Félixu Le Couppeyju, Françoisu Benoistu in Françoisu Bazinu ter naposled še kompozicijo pri Adolphu Adamu. V času študija je deloval obenem kot organist v cerkvi Saint-Pierre de Chaillot in korepetitor v pariškem gledališču Théâtre Lyrique, pozneje pa kot vodja opernega zbora omenjenega gledališča, s katerim je sodeloval pri praizvedbah nekaterih najvidnejših francoskih opernih del, kot so Faust Charlesa Gounoda (za opero je izdelal celo klavirski izvleček), Lovci biserov (Les pêcheurs de perles) Georgesa Bizeta in Trojanci (Les Troyens) Hectorja Berlioza. Leta 1881 je tudi sam postal profesor kompozicije na Pariškem konservatoriju, kjer je nasledil Napoléona Henrija Reberja in nadvse vestno opravljal svoje glasbenopedagoško poslanstvo, čeprav je večkrat odkrito priznal, da fuge in kontrapunkta nikoli ni zares obvladal.
Že kot dvajsetleten je Delibes začel tudi komponirati za glasbeno gledališče in se leta 1856 predstavil s komično enodejanko Deux sous le charbon (Dva solda za premog), ki so jo z velikim uspehom izvedli v pariškem gledališču Folies-Nouvelles. V naslednjih štirinajstih letih, tj. do leta 1870, je dokončal še več komičnih oper – v povprečju približno eno na leto –, med katerimi jih je bilo veliko ustvarjenih za gledališče Bouffes-Parisiens, ki ga je vodil Jacques Offenbach. Tako je tudi druga Delibesova opereta, Deux vieilles gardes (Dve stari stražarki), doživela izjemen uspeh. Kot zatrjuje Delibesov biograf Hugh Macdonald, gre uspeh pripisati predvsem skladateljevemu daru za ustvarjanje »duhovitih melodij in lahkotnega razpoloženja«. Leta 1866 se je prvič uveljavil kot skladatelj baletne glasbe – v soavtorstvu z avstrijskim skladateljem Ludwigom Minkusom je namreč ustvaril glasbo za balet La source (Izvir), ki je umeščen v idealizirano okolje Orienta oziroma vzhodnega Kavkaza. Delibes je z njim prvič vzbudil zanimanje za eksotično zvočnost, v svojih poznejših baletih Coppélia (1870) in Sylvia (1876) pa je to zanimanje razširil še na lokalno barvitost norveške, poljske in madžarske glasbe. Leta 1873 je napisal komično opero Kralj je tako rekel (Le roi l’a dit), ki so jo uspešno izvedli v pariškem gledališču Opéra-Comique. Podobno velja za uprizoritev opere Jean de Nivelle leta 1880, ki pa je nekaj let po praizvedbi izginila z gledaliških repertoarjev. Delibesovo delno orkestracijo opere je po ohranjenem klavirskem izvlečku pozneje dokončal Jules Massenet.
Šele z opero Lakmé se je Delibes uvrstil med najvidnejše francoske operne skladatelje druge polovice 19. stoletja. Svojo »indijsko« opero Lakmé je Delibes komponiral na libreto Edmonda Gondineta in Philippa Gilla, ki sta ga pisca zasnovala po avtobiografskem romanu Lotijeva poroka (Le mariage de Loti) Pierra Lotija iz leta 1880. Kot predloga jima je služila tudi vélika opera Afričanka (L’Africaine) Giacoma Meyerbeera, ki se po poteh portugalskega pomorščaka Vasca da Game večino časa dogaja na širšem območju Indije. Tako Delibesova glavna junakinja Lakmé v marsičem spominja na naslovni lik iz Meyerbeerove opere, črnsko kraljico Sélico. Sicer pa se je Delibes pri komponiranju opere Lakmé močno naslonil na francosko operno tradicijo upodabljanja eksotičnih krajev, zlasti na hibridno operno-baletno delo Les Indes galantes Jeana-Philippa Rameauja iz leta 1735, medtem ko ima omenjeno Rameaujevo delo, ki je v zvrstnem smislu opredeljeno kot heroični balet (ballet héroïque), svojega tematskega in žanrskega predhodnika že v komediji-baletu (comédie-ballet) Žlahtni meščan (Le bourgeois gentilhomme) iz leta 1670, ki je nastal na Molièrovo besedilo in glasbo Jeana-Baptista Lullyja.
Ko je skladatelj Félicien-César David po potovanju po Orientu, kamor se je med letoma 1833 in 1835 odpravil kot misijonar saintsimonističnega socialistično-religioznega gibanja, leta 1844 v Parizu predstavil svojo simfonično pesnitev (ode-symphonie) Puščava (Le désert), je delo naletelo na izjemno navdušenje, kar gre pripisati predvsem vpeljavi elementov domnevno »orientalske« glasbe. Prav zaradi tega velja David za enega ključnih »obnoviteljev« glasbenega eksotizma v Franciji. Uspeh tega dela ga je spodbudil h komponiranju opere Lalla Roukh (1862), katere dogajanje je prav tako umeščeno v Indijo – natančneje v Kašmir in Samarkand. Zanimanje skladateljev za orientalske tematike je bilo v zadnji tretjini 19. stoletja izrazito, kar potrjuje tudi obsežen korpus tematsko zaznamovanih koncertnih in opernih del iz tega obdobja. Med glasbenogledališkimi deli, ki jih je muzikolog Carl Dahlhaus v tematskem smislu uvrstil med »orientalska«, velja poleg Davidove opere Lalla Roukh izpostaviti še Kraljico iz Sabe (La reine de Saba, 1862) Charlesa Gounoda, Aido (1871) Giuseppeja Verdija, Djamileh (1872) Georgesa Bizeta, Kraljico iz Sabe (Die Königin von Saba, 1875) Karla Goldmarka, Kralja iz Lahoreja (Le roi de Lahore, 1877) in Thaïs (1894) Julesa Masseneta, Sulamith (1883) Antona Rubinsteina ter Lakmé (1883) Léa Delibesa. Prav slednja velja v zgodovini francoskega glasbenega gledališča za osrednje delo med t. i. orientalskimi operami.
Kot osrednja tema se tudi v operi Lakmé kaže konflikt med različnimi kulturami, ki je v francoski glasbenogledališki tradiciji prisoten že od Rameauja dalje in je v tem primeru umeščen v obdobje angleškega kolonializma v Indiji v poznem 19. stoletju. Ker libretista nista natančno sledila vsebini Lotijevega romana, je kulturni konflikt v operi le bežno nakazan, zato se Lakmé v tem pogledu izkaže sorodnejša Rameaujevim Galantnim Indijkam ali Meyeerberovi Afričanki. Glavna protagonista sta Lakmé, svečenica in hči brahmanskega svečenika Nilakante, ter angleški častnik Gérald, ki doživita kratko ljubezensko idilo. Lakmé, razpeta med ljubeznijo do Géralda in zvestobo očetu, ki se bori proti kolonialistom, omahuje v svoji odločitvi; podobno tudi Gérald niha med dvema ženskama in sočastno tudi dvema kulturama – svojo zaročenko Ellen in Lakmé –, oziroma med iskanjem osebne sreče in vojaško dolžnostjo. Še pred njunim prvim srečanjem Lakmé izpove svoje hrepenenje po ljubezenski sreči v ariji Pourquoi dans les grands bois (Zakaj v prostranih gozdovih). Ko Gérald vstopi v tempelj, ga Lakmé očara, on pa se na njeno ljubezensko odrekanje odzove s hvalnico bogu mladosti, pomladi in ljubezni v ariji C’est le dieu de la jeunesse (To je bog mladosti). V brezizhodnem položaju Lakmé nazadnje poseže po strupu in se Géraldu zahvali za najlepše ljubezenske sanje.
Že takoj po praizvedbi 14. aprila 1883 ni bilo povsem jasno, ali je Lakmé opera v strogem pomenu besede, kot je zvrstno označena v partituri in kot bi jo glede na tragično usodo protagonistke lahko pričakovali, ali pa sodi med komične opere, kakor je bilo navedeno na plakatih pariške Opére-Comique. Kot se izkaže, se Lakmé zvrsti komične opere približuje zgolj v formalnem smislu, predvsem zaradi značilno oblikovanih arij in kupletov, ki sledijo tradiciji omenjene operne hiše. Govorjene dialoge je Delibes v veliki meri nadomestil z recitativi – podobno kot Bizet v operi Carmen –, ti pa delujejo predvsem kot povezovalni členi med posameznimi arijami. V operi prav tako ni obsežnih finalov in večjih ansamblov – v tem kontekstu izstopa le kvintet iz prvega dejanja, ki ga izvajajo Gérald, njegov prijatelj Frédéric, zaročenka Ellen, njena sestrična Rose ter guvernanta, Gospa Bentson. V kvintetu nastopajoči liki premišljujejo o dekletu, ki je – tako kot Lakmé – zaradi svečeniške zaobljube izključeno iz posvetnega sveta. Prav omenjeni kvintet, dramaturško slabo razvita vloga Ellen ter recitativi sodijo med šibkejše dele opere, medtem ko se njena posebna estetska vrednost razkriva v lepih, spevnih melodijah arij ter v bogatem, harmonsko diferenciranem stavku, s katerim Delibes učinkovito oblikuje razpoloženja in čustveni svet obeh protagonistov, Géralda in Lakmé.
Med najprepričljivejše točke opere gotovo sodita »cvetlični duet« Lakmé in njene služabnice Mallike iz prvega dejanja ter znamenita barkarola v H-duru, ki jo izvajajo ženski glasovi v tercah in sekstah, kar doseže učinek nekakšnega zvočnega pendanta barkaroli iz Offenbachove opere Hoffmannove pripovedke. Med vrhunci velja omeniti tudi drugi duet Géralda in Lakmé v H-duru, Ah, c’est l’amour endormi (Ah, ta ljubezen je zaspala). Eksotični elementi se pojavljajo že v uvodnem molitvenem zboru Indijcev, katerega melodika temelji na pentatonski lestvici, ter v Lakméjini molitvi beli boginji Durgi, Šivi in Ganeši, ki je zasnovana na šesttonski indijski lestvici, ragi. V drugem dejanju, natančneje v prizoru na tržnici, izstopajo plesni odseki, ki jih zaznamujejo ostinatnimi motivi nad pedalnimi toni, s čimer se ustvarja močan vtis orientalske barvitosti; v tem oziru še posebej izstopa kromatični perzijski ples v triolah. V sloviti ariji z zvončki, Où va la jeune Hindoue (Kam gre mlada Hindujka), prav tako iz drugega dejanja, Lakmé »pripoveduje« legendo o parijskem dekletu, ki v gozdu rešuje popotnike pred divjimi zvermi. Gre za eno najzahtevnejših koloraturnih arij v operni literaturi, saj ima izjemno širok vokalni razpon in vsebuje zahtevne staccate in pasaže, ki se povzpnejo vse do tričrtanega E, medtem ko spremljava z zvončki ustvarja izrazit orientalski kolorit. Še posebej zahtevna je uvodna vokaliza na tonu E, zapisana brez taktovske oznake in brez instrumentalne spremljave, ki v pevskem smislu zahteva izjemno tehnično suverenost.
Praizvedba opere Lakmé 14. aprila 1883 v pariški Opéri-Comique je bila izjemno uspešna, zlasti zaradi odmevne glasbe, zaradi katere so morali posamezne odlomke večkrat ponavljati. Do leta 1895 je delo doseglo dvesto ponovitev, do leta 1986 pa kar tisoč petsto izvedb. Še isto leto kot v Parizu (1883) so Lakmé uprizorili v nemškem prevodu Ferdinanda Gumberta v Frankfurtu na Majni in v Chicagu, leta 1884 v Rimu (v italijanskem prevodu Angela Zanardinija) ter v Pragi, leta 1885 v Londonu in Antwerpnu, leta 1886 v New Yorku, 1887 v Budimpešti, 1888 v Buenos Airesu in 1889 v Lizboni. V naslednjih letih so sledile uprizoritve še v Stockholmu, Amsterdamu, Moskvi, New Orleansu ter v nemškem jeziku tudi v Berlinu in na Dunaju, pa tudi v številnih drugih mestih. V naslovni vlogi Lakmé so se proslavile mnoge najvidnejše sopranistke, med njimi Mado Robin, Mady Mesplé, Luisa Tetrazzini, Amelita Galli-Curci, Joan Sutherland in Maria Callas, v zadnjih desetletjih pa Natalie Dessay in Sabine Devieilhe.
V Mariboru je bila Delibesova opera Lakmé prvič uprizorjena v sezoni 2006/2007. Režijo je prevzel Plamen Kartaloff, dirigenta sta bila Francesco Rosa in Simon Robinson. Scenografijo uprizoritve je oblikoval Miodrag Tabački, kostumografijo Angelina Atlagić, zbor je vodil Robert Mraček, koreografijo pa je ustvarila Valentina Turcu. Vidnejše pevske vloge so poustvarili Petya Ivanova in Desirée Rancatore (Lakmé), Valentin Pivovarov in Ernesto Morillo (Nilakanta), Celso Albelo in Vasil Groholski (Gérald), Andreja Zakonjšek Krt (Ellen), Predrag Stojanović (Frédéric), Alenka Gotar (Miss Rose) ter Svetlana Čursina in Rebeka Lokar (Miss Bentson). Premiera je bila 24. novembra 2006. Skupno je bilo izvedenih 14 ponovitev, sledili sta dve gostovanji v Cankarjevem domu v Ljubljani ter pet gostovanj na Japonskem (v Nagoji, Osaki in Tokiu). Vse predstave so bile izvedene v francoskem jeziku.
dr. Manica Špendal



Delibesova opera Lakmé in perpetuirajoča izmuzljivost glasbenega orientalizma
Zdi se, da je vprašanje glasbenega orientalizma v operni konvenciji kot vprašanje kulturnega Drugega tudi v kontekstu rigoroznejših, predvsem interdisciplinarno zasnovanih muzikoloških raziskav presenetljivo podobno vprašanju »Kje je Balkan?«, kot ga je v svoji značilni provokativni dialektiki večkrat zastavil in tudi razložil filozof Slavoj Žižek.[footnoteRef:1] Njegov argument oziroma odgovor, ki z akutno duhovitostjo razkriva izmuzljivo hipokrizijo kulturnega relativizma in sofistično jedro evropskega subjekta – po katerem so vse stvari relativne[footnoteRef:2] oziroma zgolj kontigenca arbitrarnih okoliščin –, se glasi nekako takole:[footnoteRef:3] »Če vprašate Slovenca, se zanj Balkan začne na hrvaški meji; podobno bi trdil Hrvat, za katerega se – kot izpričanega katolika – balkanski prostor začenja nekoliko bolj južno in vzhodno, torej v muslimanski Bosni in pravoslavni Srbiji. Tudi za Srbe je odgovor jasen in podoben prejšnjemu: Balkan je spet nekoliko nižje – Kosovo, Albanija itn. [...] Problem nastane, če zaidemo predaleč na jug – tam se namreč že začenja Grčija, zibelka evropske civilizacije, zato se Balkan v tem primeru preslika nazaj proti severu. Podoben obrat je mogoče zaznati tudi v nasprotni, severni smeri: če vprašate Avstrijca, kje se začne Balkan, bo brez posebnega obotavljanja odgovoril – v Sloveniji.«[footnoteRef:4] Analogija, ki jo tukaj vzpostavljamo med Balkanom in Orientom kot obema fantazmatskima prostoroma »tam spodaj«, »zunaj« oziroma »onkraj« naših državnih, etničnih in kulturnih meja, razkriva očitne paralele in predvsem kontinuiteto kolektivne psihološke dispozicije Evrope oziroma zahodnega subjekta kot takega, kar se ne nazadnje kaže v vztrajnem perpetuiranju določenih fantazem in imaginarijev, ki jih imamo kot Evropejci oziroma zahodnjaki in jih »spontano«(?) vzpostavljamo v odnosu do drugih kultur. [1:  Vprašanje, ki ga Slavoj Žižek postavlja v širšem ideološko-topološkem kontekstu in s katerim odpira številne kulturne, mentalitetne in družbene simptome ter razkriva fantazmatsko topologijo t. i. evropske identitete, je dostopno na naslednji povezavi: https://www.youtube.com/watch?v=r_5Slnkzekc.]  [2:  Gre za znano sofistično tezo, ki se jo pripisuje Protagorasu in po kateri je človek merilo vseh stvari.]  [3:  V narekovajih je navedena v slovenščino prevedena parafraza argumenta, ki ga Žižek poda v angleščini.]  [4:  Kot dodatno razširitev in kontekstualizacijo Žižkovega argumenta, s katerim duhovito pojasnjuje nenehno »premikajočo se« mejo Balkana, velja dodati, da Balkan za Evropo ni vzrok njenih težav, temveč simptom potlačitve. Z drugimi besedami: vse, kar se pripisuje Balkanu – nasilje, tribalizem, iracionalnost, zgodovinska in ekonomska zaostalost –, je že (in je še vedno) prisotno v sami evropski modernosti, vendar je to travmatično izkušnjo evropskega neuspeha lažje misliti kot lastnost Drugega. Balkan kot »notranji Orient« Evrope je potemtakem ime za vsakokrat premično točko, na kateri se evropski univerzalizem sooči s svojim lastnim (lacanovskim) Realnim.] 

Med prvimi, ki je prepoznal relevantnost vprašanja orientalizma kot širšega kulturnega, političnega in ideološkega problema z daljnosežnimi implikacijami na zgodovinsko stvarnost ter razširitvami v različne umetniške prakse, je bil literarni kritik in kulturni teoretik Edward Wadie Said (1935–2003). S svojo vplivno in pionirsko študijo Orientalism (Orientalizem) je leta 1979 začrtal osnovne koordinate teoretskega diskurza o orientalizmu, ki ga je razumel kot foucaultevsko obliko diskurza in vednosti, prek katere Zahod proizvaja najrazličnejše reprezentacije Orienta, da bi s tem legitimiral in »razrešil« lastno temačno preklost – genocid, nasilno vzdrževanje kolonialne oblasti, prisvajanje in eksploatacijo naravnih in družbenih virov itd. Temeljna Žižkova dopolnitev Saidove analize, ki jo sicer priznava kot nujno, se tako v sporadično nanizanih referencah znotraj Žižkovega teoretskega diskurza kaže v dekonstrukciji oziroma sprevrnitvi temeljnega problema. Said namreč jasno pokaže, kako Zahod konstruira Orient; ključno vprašanje za Žižka pa je predvsem, zakaj mora Zahod to sploh početi, pri čemer se v odgovoru na vprašanje o orientalizmu po Žižkovem prepričanju skriva tudi rešitev notranjega problema Zahoda kot takega. Še več, kot zatrjuje Žižek, Zahod nujno potrebuje Orient kot trajno mesto Drugega, ki bi tudi v svojih neizkrivljenih, »realističnih« ali celo »spoštljivih« reprezentacijah še naprej opravljal(o) isto fantazmatsko funkcijo v okviru simbolnega reda Zahoda.
Prav takšne utilitarne in v poetično-estetskem smislu eksploatacijske obravnave Orienta pa ne zasledimo zgolj v dolgoživi operni tradiciji, ki se ji bomo posvetili v nadaljevanju, temveč tudi v instrumentalni umet(nišk)i glasbi, ki je »orientalizme« oziroma »eksotizme«[footnoteRef:5] pogosto uporabljala kot posebne semiotične in tudi semantične označevalce za tem(atik)e in pojave, ki bi se »povprečnemu« prebivalcu krščanske Evrope poznega 18. in 19. stoletja zdeli vsaj nenavadni, če že ne moralno sporni in občasno celo odeti v meseno tančico premnogih tabujev. Pri tem pa je treba poudariti, da si zahodna kultura kot taka – najbrž v libidinalnem refleksu, ki ga poganja iluzija lastne večvrednosti – v času t. i. dobe odkritij in še dolgo zatem praviloma niti ni prizadevala za natančno rekonstrukcijo oziroma poustvaritev avtentičnih kulturnih značilnosti pojavov in okolij, ki naj bi jih upodabljala v umetniških delih. Kot opozarja britanski muzikolog in skladatelj Derek B. Scott, se je dogajalo ravno nasprotno, saj je velikokrat prišlo do absurdnih situacij, v katerih je bil en in isti zvočni fenomen – bodisi določena lestvica, intervalni postop, ritem, »eksotično« zveneč akord ali raba domnevno »etničnega« glasbila – v različnih glasbenih delih uporabljen za reprezentacijo povsem različnih kultur.[footnoteRef:6] Tako je denimo še v Rameaujevi zvrstno hibridni kompoziciji, heroičnem baletu Les Indes galantes iz leta 1735, ki združuje tako prvine opere kot baleta, v glasbenem smislu praktično nemogoče razlikovati med Perzijci in Perujci.[footnoteRef:7] [5:  Preciznejšo razliko med pojmoma orientalizem in eksotizem, ki se v določenih primerih lahko prekrivata, velja na tem mestu povzeti v nekaj točkah: če je eksotizem širši kulturni in estetski koncept, ki se nanaša na imaginacijo in reprezentacijo Drugega kot oddaljenega, drugačnega in (skrivnostno) privlačnega, pri čemer ni nujno pogojen s konkretnim zgodovinskim razmerjem moči (kar je očitno denimo v odnosu do arhaičnih ali mitoloških imaginarijev), je orientalizem specifična oblika eksotizma, ki je zgodovinsko umeščena v kontekst kolonializma in imperialne ekspanzije Zahoda, zaradi česar deluje kot diskurz moči. Orient (kot arbitrarna substanca) tako ni le estetsko konstruiran kot Drugi, ampak tudi politično in epistemološko podrejen. Medtem ko eksotizem lahko deluje kot nevtralna ali ambivalentna estetska strategija, se v primeru orientalizma vzpostavlja hierarhično razmerje, v katerem je Drugi hkrati objekt fascinacije in nadzora. Razlikovanje med obema konceptoma je zato ključno za analizo kulturnih praks 19. stoletja, zlasti operne konvencije in njene konstrukcije opernega imaginarija, saj omogoča natančnejše razumevanje razmerja med estetsko reprezentacijo in ideološko funkcijo.
]  [6:  Prim. Derek B. Scott (1998). »Orientalism and Musical Style«. V The Music Quarterly, Vol. 82, No. 2, 309–335. Oxford: Oxford University Press, str. 312.
]  [7:  Prav tam, str. 309.
] 

Ob bodisi namerno napačnih bodisi zgolj naivno konstruiranih reprezentacijah orientalskega Drugega v evropski klasični glasbi, ki jih Scott v nadaljevanju svojega članka evidentira tako po geografsko-topološkem ključu kot po načelu kronologije,[footnoteRef:8] avtor poudari, da je zmeda v estetskih reprezentacijah kulturnega Drugega, ki jih še danes razumemo in doživljamo bodisi kot orientalizme ali eksotizme, postala najbolj očitna prav v »dolgem« 19. stoletju. V tem obdobju so bili številni skladatelji, zlasti tisti, ki so delovali v zahodnih državah z izrazito politiko imperialistične ekspanzije in kolonializma, razpeti med potrebo po jasnem razlikovanju evropskega subjekta in orientalskega Drugega ter spoznanjem, da v resnici ne obstaja enotna oziroma homogena orientalska kultura. Prav zato se morda v kontekstu glasbenega, zlasti glasbenogledališkega ustvarjanja, ki poleg samega zvočnega medija odpira tudi dimenzijo opernega spektakla in s tem možnost vizualnega presežka, še posebej prepričljivo potrjuje Scottova teza, da se »orientalizem, kadar prevzema glasbo iz druge kulture, ne uporablja zgolj za reprezentacijo Drugega, temveč za ponazoritev naših lastnih misli o Drugem«.[footnoteRef:9] [8:  Med najzgodnejšimi glasbenimi reprezentacijami orientalskega Drugega v evropski umetn(išk)i glasbi se pogosto navaja t. i. turški slog (fr. style turc, it. stile turco), ki se v glasbeni literaturi 18. stoletja pogosto pojavlja pod oznako alla turca (»po turško«), prav tam, str. 310. Po ugotovitvah ameriškega muzikologa Jonathana Bellmana gre za prvo sistematično obliko glasbenega orientalizma v evropski klasični glasbi. Bellman povezuje izvor tega sloga z zvočnimi učinki oziroma »glasbeno igro« turških vojaških godb, ki so jih slišali izza mestnega obzidja med obleganjem Dunaja leta 1683, vendar opozarja, da je bilo dejansko poznavanje te (domnevno turške) glasbe izjemno omejeno. Tisto, kar se je v 18. stoletju uveljavilo kot »turški slog«, je bilo tako »skoraj v celoti produkt evropske imaginacije«, ne pa rezultat neposrednega in trajnejšega kulturnega stika z osmansko glasbeno prakso. Prim. Johathan Bellman (1993). The ‘Style Hongrois’ in the Music of Western Europe. Boston: Northeastern University Press, str. 13–14 in 31–32.
]  [9:  Prim. Derek B. Scott (1998). »Orientalism and Musical Style«. V The Music Quarterly, Vol. 82, No. 2, 309–335. Oxford: Oxford University Press, str. 314.] 

Če izhajamo iz kritične historične analize diskurzivnih praks, skozi katere je v umetnosti – in navsezadnje tudi v vsakdanjem življenjem – potekalo konstruiranje kulturnega Drugega, hitro naletimo na množico binarnih opozicij, ki implicirajo raznolike kulturne, verske, družbene in mentalitetne atribute, kot denimo belo–črno, red–kaos, univerzalno–partikularno, moralno–ekscesno, transparentno–skrivnostno, civilizirano–barbarsko, racionalno–iracionalno itn. V okviru svoje analize »eksotičnega« v francoski operi 19. stoletja je ameriški muzikolog Ralph P. Locke identificiral nekatere temeljne paradigme opernega narativa, ki jih operni establišment kot nosilec simbolne in kulturne moči ni zgolj prevzel, temveč jih je celo načrtno spodbujal, da bi lahko svoje občinstvo vedno znova presenetil z nečim (dovolj) novim. Z vidika umestitve dogajalnega prostora opere tako najpogosteje zasledimo izbiro (občinstvu) manj znanega ali povsem neznanega, zakotnega, idiličnega okolja, v katerem evropsko univerzalno vselej trči ob tamkajšnje eksotično in partikularno. Kot posebej učinkovite se pri tem izkažejo fabulativne sheme, skoncentrirane okoli eksotičnega, spolno privlačnega ženskega lika, ki zahodnemu (moškemu) subjektu ponuja možnost erotične izpolnitve oziroma spolne obljube in hkrati pooseblja vznik želje. Kot poudarja Locke, se ženski lik v opernem narativu pogosto razcepi v navidezno kontradiktorno dihotomijo femme fatale in femme fragile – fatalno in krhko žensko –,[footnoteRef:10] ki pa ne glede na svojo vlogo znotraj fabule in odnose z drugimi liki skoraj vedno doživi tragično usodo.[footnoteRef:11] [10:  Prim. Ralph P. Locke (2022). »The Exotic in Nineteenth-Century French Opera, Part 2: Plots, Characters, and Musical Devices«. V 19th-Century Music, Vol. 45, No. 3, 185–203. Berkeley: University of California Press, str. 186.
]  [11:  Zanimiv uvid v fenomen orientalizma oziroma eksotizma v kontekstu francoske operne tradicije je ponudil tudi ameriški muzikolog James Parakilas, ki je operi Carmen in Lakmé zaradi njune paradigmatske (psihotipske) zasnove označil s sintagmo »vojak in eksotično«. Prim. James Parakilas (1993). »The Soldier and the Exotic: Operatic Variations on a Theme of Racial Encounter, Part I«. V The Opera Quarterly, Vol. 10, No. 2, 33–56. Oxford: Oxford University Press.
] 

Med še posebej pogosto reprezentiranimi binarnimi opozicijami, ki jih je s pridom eksploatirala francoska »orientalska« opera, je gotovo opozicija racionalno–iracionalno (oziroma razumsko–čustveno). V ta register konstruiranja glasbenega Drugega se tako denimo umešča Lakméjina arija Où va le jeune Hindou, ki v osnovi pripoveduje ljubezensko zgodbo o indijskem dekletu, revni odpadnici, ki jo je zapeljal bog Višnu. Arija zvočkov (L’air des clochettes), ki se začne z vokalizo brez kakršnegakoli besedila – in s tem brez semantičnega elementa, ki bi zahodnemu subjektu omogočil »dešifrirati« njeno ekstatičnost –, je tako le del širšega arzenala glasbenih orientalizmov in zvočnih metonimij iz Delibesove opere Lakmé. Prav ti namreč evropskemu poslušalcu »slikajo« stereotipno podobo »čustvenega« vzhodnjaka, še posebej vzhodnjaške ženske, na kar namiguje že odsotnost verbalnega in posledično inteligibilnega, s tem pa se le še poglablja razkorak z domnevno »racionalnim« zahodnjakom. Ameriška muzikologinja Carolyn Abbate v tem oziru dodaja, da »takšni glasbeni momenti v svoji čisti obliki udejanjajo znane zahodne trope o skrivnostni moči glasbe in njeni sposobnosti, da nas lahko gane onkraj racionalnega govora«,[footnoteRef:12] pri čemer se ti tropi navezujejo tudi na dva evropskemu subjektu dobro znana mita – mit o Orfeju in mit o sirenah. Iz obstoječega literarnega in glasbenega korpusa je pri tem le več kot očitna diskrepanca v učinku, ki ga povzročajo bodisi Orfejevo magično petje bodisi pogubni glasovi siren. [12:  Prim. Carolyn Abbate (1991). Unsung Voices: Opera and Musical Narrative in the Nineteenth Century. Princeton: Princeton University Press, str. 4.] 

Kljub številnim netočnim reprezentacijam in arbitrarnim kulturnim prisvojitvam pa se v Delibesovi Lakmé – bržkone tudi zaradi latentne anglofobije ter ideoloških napetosti med Francijo in Britanskim imperijem kot rivalskima kolonialnima silama – udejanji nekaj intrigantnih, četudi sicer mimobežnih objektivacij zahodnega subjekta kot takega. Britanci, ki nastopajo v operi, imajo namreč z izjemo ženskih likov – Ellen, Rose in Gospe Bentson – francizirana imena, pri čemer se Gérald in Frédéric v tem oziru kažeta kot jasna primera »kulturnega maskiranja« angleških imen Gerald in Frederick. Še več, vsi britanski liki so, z izjemo Géralda, prikazani kot čustveno hladni, racionalni, disciplinirani in naduti, kar je v drugem dejanju izpostavljeno celo v rahlo satiričnem kontekstu, zlasti v prizoru, ko želijo Gospo Bentson, guvernanto in domnevno »mojstrico samoobvladovanja«, med ogledovanjem stojnic na bazarju okrasti lokalni žeparji in preprodajalci. Če odmislimo klasično francosko stereotipizacijo Angležev kot »neznosno prozaičnih« ljudi, kar se, kot ugotavlja Ralph Locke, udejanja predvsem v obliki govorjenih dialogov,[footnoteRef:13] operni narativ še zdaleč ne problematizira britanske kolonialne hegemonije v Indiji, ampak jo implicitno privzema kot »naravno stanje«. Delibes in njegova libretista, Edmond Gondinet in Philippe Gille, so tako kljub svoji specifični »rivalski« poziciji, ki je francoskim ustvarjalcem še v poznem 19. stoletju omogočala določeno ideološko distanco do britanske kolonialne ekspanzije, ostali del kulturnega establišmenta, ki je v resnici reproduciral enak orientalistični aparat, kakršnega je Edward Said pripisal britanskemu kolonialnemu diskurzu. Tudi diskurzivni manever premeščanja kolonialne krivde na Britanski imperij, ki je avtorjem opere začasno omogočil občutek moralne superiornosti ter estetsko uživanje v eksotiki brez politične odgovornosti, se je ob poznejših pobojih in sistemskem nasilju – neposrednih posledicah francoske kolonialne dediščine, zlasti v Alžiriji, na Madagaskarju, Haitiju in drugod – izkazal za veliko iluzijo. Prav to je vsaj deloma razblinila »treznost« zgodovinskih dejstev, ki se razkrivajo v še vedno trajajočem procesu postkolonialne refleksije. [13:  Prim. Ralph P. Locke (2021). »The Exotic in Nineteenth-Century French Opera, Part 1: Locales and Peoples«. V 19th-Century Music, Vol. 45, No. 3, 93–118. Berkeley: University of California Press, str. 115.] 

V kontekstu bolj ali manj »subtilnega premeščanja« kolonialnega diskurza, ki v svoji osnovni ekonomiji – »ženska z Orienta mora biti žrtovana, da se ohrani simbolni red Zahoda« – vendarle ostaja dovolj razpoznaven, velja opozoriti še na en pomenljiv vidik pri konstrukciji opernega libreta. Kot v svoji analizi pokažeta Charles Cronin in Betje Black Klier, sta se libretista Gondinet in Gille pri zasnovi besedilne predloge bistveno bolj kot na avtobiografski roman Rarahu, ou Le mariage de Loti (Rarahu ali Lotijeva poroka) Pierra Lotija oprla na zgodbo Les babouches du Brahmane (Brahmanovi natikači)[footnoteRef:14] popotnika in poliglota Théodora Pavieja, ki je na svojih popotovanjih beležil vtise in zbiral pripovedi z izrazito pozornostjo, ki jo lahko danes primerjamo s pristopom kulturnega antropologa.[footnoteRef:15] Zaradi njegove pronicljivosti in dosledno spoštljive, humane drže do Drugega ga je francoski romanopisec Réne Bazin označil za »najbolj eruditskega, a najmanj pedantnega orientalista«, ki se je leta 1839 v okviru britanske kolonialne inženirske ekspedicije za dve leti odpravil v Indijo. Leta 1853, dvanajst let po vrnitvi v Francijo, je Pavie izdal zbirko zgodb z naslovom Scènes et récits des pays d’outre-mer, ki je obsegala dvanajst zgodb, med njimi že omenjeno Les babouches du Brahmane in Sougandhie, ki sta zaradi slikovito opisanih krajev in eksotično poimenovanih likov na libretista naredili največji vtis. Prav iz zgodbe Sougandhie izvira tudi derivat imena protagonistke opere, ki sta ga avtorja besedilne predloge opere oblikovala po sanskrtski besedi lakṣmī (lakšmi).[footnoteRef:16] [14:  Prim. Charles P. D. Cronin & Betje Black Klier (1996). »Théodore Pavie’s ‘Les babouches du Brahmane’ and the Story of Delibes’s ‘Lakmé’«. V The Opera Quarterly, Vol. 12, No. 4, 19–33. Oxford: Oxford University Press, str. 22.]  [15:  Prav tam, str. 20.
]  [16:  Lakšmi je v hinduizmu znana tudi kot Višnujeva žena in boginja sreče, bogastva in lepote.
] 

Če so liki treh Angležinj – Ellen, Rose in Gospe Bentson –, kot prepričljivo pokažeta Cronin in Black Klier, očitno v celoti plod domišljije libretistov,[footnoteRef:17] kar do neke mere pojasnjuje tudi njihovo simbolno zavezujočo, a hkrati efemerno pozicijo »kulturnega ornamenta« kolonialistov, pa se najmočnejša povezava med Paviejevo zgodbo Brahmanovi natikači in Delibesovo Lakmé razkrije prav v liku Nilakante, zaščitniškem in maščevalnem brahmanu, ki v obeh delih uteleša paradigmo kulturne averzije. Obe različici Nilakante namreč izražata globok prezir do angleških kolonistov, vključno z angleškim protagonistom Paviejeve zgodbe, Edwardom, ki je v operi preimenovan v Géralda, zato se Nilakanta v beraški preobleki v obeh delih maščuje zahodnjakom za skrunitev svojega doma. Čeprav Pavie v svoji bistveno subtilnejši karakterizaciji Nilakante kot uglajenega in kultiviranega moškega podaja drugačne, predvsem pa kompleksnejše razloge za njegovo maščevanje – ki ga brahman izvede na veliko bolj sofisticiran, celo »naraven« način, tj. s pomočjo cvetlice navadnega kristavca (Datura stramonium) –,[footnoteRef:18] sta se libretista Gondinet in Gille zavestno odločila za radikalno poenostavitev vzhodnega subjekta. Nilakanto sta tako zreducirala na stereotipno figuro nasilnega fanatika, ki poskuša (sicer neuspešno) umoriti Géralda, ker je ta oskrunil njegovo svetišče globoko v osrčju narave. S to gesto blatantne kulturne ignorance sta, kot zatrjujeta Cronin in Black Klier, »libretista razkrila svoje omejeno razumevanje indijske kulture«,[footnoteRef:19] hkrati pa sta lik Nilakante potisnila globoko v konvencionalno estetsko konfiguracijo orientalistične opere, ki za ohranjanje lastnega imaginarija preprosto potrebuje dovolj prepričljiv negativni lik iz ideološke matrice, ki jo je vzpostavil prav kolonialni diskurz. [17:  Prim. Charles P. D. Cronin & Betje Black Klier (1996). »Théodore Pavie’s ‘Les babouches du Brahmane’ and the Story of Delibes’s ‘Lakmé’«. V The Opera Quarterly, Vol. 12, No. 4, 19–33. Oxford: Oxford University Press, str. 24–25.]  [18:  V Paviejevi zgodbi se Edward v Kalkuti poroči s svojo zaročenko Augusto, prav tako Angležinjo. Med izletom z ladjo Augusta nenadoma umre zaradi strupenega vonja cvetlice, ki jo je Nilakanta skrivaj podtaknil v šopek, Edward pa ga je nato podaril svoji ženi.]  [19:  Prim. Charles P. D. Cronin & Betje Black Klier (1996). »Théodore Pavie’s ‘Les babouches du Brahmane’ and the Story of Delibes’s ‘Lakmé’«. V The Opera Quarterly, Vol. 12, No. 4, 19–33. Oxford: Oxford University Press, str. 25.] 

Z drugimi besedami: Nilakantov fanatizem je v libretu opere strukturiran kot strah Zahoda pred lastnim presežkom, pri čemer gre za projekcijo oziroma premestitev nasilja Zahoda, ki ga ta pri podrejanju Drugega – drugih kultur, imperijev, ljudstev itn. – noče priznati, temveč ga potrebuje kot prikladen izgovor za legitimacijo nadaljevanja lastne kolonialistične eksploatacije in kulturne hegemonije. Nilakanta tako ne nastopa zgolj kot nosilec »barbarskega« ali »primitivnega« Drugega, temveč kot simptom notranje protislovnosti kolonialnega diskurza, ki deluje kot temeljni označevalec Orienta nasploh: prav tisto nasilje, ki ga Zahod pripisuje »fanatičnemu« Orientu, je namreč pogoj njegove lastne civilizacijske samopodobe (zmagovalca, ustvarjalca »pozitivne« zgodovine itn.). S tem, ko je nasilje locirano zunaj evropskega simbolnega reda, se ta lahko vzpostavlja kot univerzalen – v heglovskem smislu zgodovinsko proizvedene univerzalnosti –, racionalen in human, vendar le za ceno sistematičnega zanikanja lastnega presežka. To zanikanje se v kolonialnem diskurzu ne kaže kot preprosta represija nasilja, temveč kot njegova (pre)razporeditev: kolonialno nasilje je premeščeno v figuro fanatičnega Drugega, vrednoteno na izrazito moralno asimetričen način (v smislu »naše nasilje je racionalno in utemeljeno, njihovo pa fanatično in iracionalno«), podvrženo procesu estetske sublimacije in naposled izničeno v fantazmatskem dejanju smrti. Prav v tej točki se razkrije funkcija z orientalizmom prežetega opernega imaginarija: da bi se lahko ohranil simbolni red Zahoda, mora priti do navidezno »spontane« dezintegracije Drugega. V dramaturški ekonomiji Delibesove opere Lakmé to pomeni, da šele Lakméjina smrt omogoči Géraldovo vrnitev k njegovi angleški zaročenki Ellen in v izhodiščno kulturno okolje, iz katerega je bil le začasno iztrgan. Prav v tem pa se razkrije tudi past, ki si jo pri spoznavanju in osvajanju Orienta zahodni subjekt nastavlja sam: Orienta namreč nikoli nismo jemali dovolj resno, saj je bil vselej zamišljen le kot spektakularen presežek, kot začasna »alternativa«, kot erotični eksces, ki ne more trajati večno in se ga – tako kot vseh svojih življenjskih rutin – prav tako enkrat moramo naveličati.
Benjamin Virc



BIOGRAFIJE

Mojca Lavrenčič, dirigentka
Mojca Lavrenčič (rojena leta 1993) je predstavnica mlajše generacije slovenskih dirigentov, ki jo odlikuje vsestranska glasbena radovednost. Po študiju dirigiranja na Akademiji za glasbo v Ljubljani pod mentorstvom dirigentov Marka Letonje in Simona Dvoršaka, ki ga je zaključila z odliko (summa cum laude), je poglabljala svoje znanje na področju historične izvajalske prakse med študijem čembala na prestižni šoli Schola Cantorum Basiliensis v Baslu (Švica) pod vodstvom profesorja in dirigenta Andrea Marcona. Za izvrstne poustvarjalne uspehe je že med študijem prejela študentsko Prešernovo nagrado za koncertno dejavnost, srebrno priznanje iz čembala na mednarodnem glasbenem tekmovanju Svirel ter zlato priznanje na mednarodnem tekmovanju za komplementarni klavir v Nišu. Vse od leta 2014 je dejavna v SNG Opera in balet Ljubljana, kjer sodeluje kot korepetitorka, asistentka in dirigentka. Bila je asistentka domačih dirigentov, kot so Marko Hribernik, Simon Krečič, Loris Voltolini, Igor Švara, Aleksandar Spasić, Živa Ploj Peršuh, Simon Dvoršak, ter dirigentov iz tujine, kot so David Švec, Jaroslav Kyzlink in Kevin Rhodes. Sodelovala je s priznanimi režiserji, kot so Frank Van Laecke, Jiři Nekvasil, Vinko Möderndorfer, Yulia Roschina, Aleksandar Popovski, Matjaž Farič, Rocc, Lutz Hochstraate, Jernej Lorenci, Eva Hribernik, ter uveljavljenimi koreografi, kot so José Carlos Martínez, Jean-Sébastien Colau, Vincenzo Veneruso, Howard Quintero Lopez, Ivan Peternelj in Lukas Zuschlag. Kljub svoji mladosti je uspešno dirigirala številne opere in glasbenogledališka dela, kot so Devica Orleanska, Hoffmannove pripovedke, Prodana nevesta, Lepotica in zver, Dnevnik Ane Frank idr., ter balete Ljubezen, Gusar, Giselle ter Peter in volk. Kot dirigentka je veliko sodelovala s Slovenskim komornim glasbenim gledališčem, s katerim je premierno izvedla slovensko otroško opero Gospod in hruške skladatelja Dušana Bavdka. Bila je tudi glasbena vodja otroških oper Kaznovana radovednost in Brundibar ter pomagala pri uprizoritvah Candide, The Turn of the Screw in La Ceccina. Redno sodeluje z različnimi slovenskimi orkestri, zlasti s Slovensko filharmonijo, Simfoničnim orkestrom RTV Slovenija in Simfoničnim orkestrom SNG Maribor, s katerimi pripravlja koncerte različnih formatov in za različne priložnosti. Marca 2023 je prvič debitirala kot dirigentka v tujini. Na povabilo baletnega direktorja Jean-Sébastiena Colaua in koreografa Joséja Carlosa Martíneza je prevzela glasbeno vodenje baletne produkcije Gusarja Adolpha Adama v največjem italijanskem gledališču, Teatru Massimu v Palermu na Siciliji. Po uspešnem sodelovanju je ponovno prejela vabilo k dirigiranju koncerta ob dnevu žena in Prokofjevega baleta Pepelka v nagrajeni koreografiji Thierryja Malandaina marca 2024. V veliko veselje ji je glasbeno poustvarjanje z mladimi poklicnimi in ljubiteljskimi glasbeniki. Soustanovila in vodila je simfonični orkester Grex Symphoniacorum Univerze v Ljubljani in Kapelo Jezuitskega kolegija ter enega najboljših tamburaških orkestrov v Sloveniji, Tamburjaše. Zavzema se za širjenje kulturne zavesti v slovenskem kulturnem okolju, ki ga bogati z zanimivimi koncertnimi programi, poimenovanimi kot Dvoriščni koncerti.



Pier Francesco Maestrini, režiser
V Firencah rojen gledališki ustvarjalec in režiser Pier Francesco Maestrini je v svojem rodnem mestu študiral humanistične vede na tamkajšnji univerzi, zatem pa se je posvetil študiju kitare in kompozicije. Leta 1993 je v okviru produkcije Rossinijeve komične opere Seviljski brivec, ki jo je uprizorila Japonska operna fundacija v Tokiu, opozoril na svojo inovativno gledališko estetiko. Od takrat je po vsem svetu režiral več kot dvesto glasbenogledaliških del, ki segajo od baročne opere pa vse do verizma in sodobne postmoderne glasbene poetike, pri tem pa je sodeloval s številnimi mednarodno priznanimi umetniki. V zadnjih letih se je v njem prebudila strast do gledališkega eksperimentiranja, ki ga združuje z globokim poznavanjem tradicije, prežete z osebnimi izkušnjami (njegov oče Carlo je bil namreč eden izmed priznanih režiserjev iz t. i. zlate dobe opere v 20. stoletju in je deloval kot asistent Herberta Grafa, Gustafa Gründgensa, Antona Giulia Bragaglie in Curzia Malaparteja), osredotoča predvsem na zbliževanje interaktivnih stičišč med odrskim in virtualnim dogajanjem. Ta trend se še posebej očitno kaže v njegovih režijah Giordanove opere Andrea Chénier (Opera Montecarlo, 2023), Verdijeve opere Rigoletto (SNG Maribor, 2022), Donizettijeve opere Don Pasquale (Teatro Regio v Parmi, 2021), Puccinijevih oper Madama Butterfly (SNG Maribor, 2021) in Tosca (Cervantesovo gledališče na Malagi, 2021), Gounodeve opere Faust (SNG Maribor, 2019) idr. Podobne ustvarjalne usmeritve, a z nekoliko drugačnim pristopom, se udejanjajo tudi v produkcijah, ki so nastale v sodelovanju s firenškim risarjem in videastom Joshuo Heldom in v katerih se pevska izvedba v živo dopolnjuje z interakcijo v obliki risank in animiranih podob. Prvi primer takšne produkcije je bila nadvse uspešna uprizoritev Rossinijeve opere Seviljski brivec v Brazilski operi leta 2010, ki je doživela več kot sto ponovitev. Druga različica omenjene Rossinijeve opere je bila ustvarjena za Fundacijo veronske Arene (z reprizo 2021 preko spletnega prenosa) in režijsko obnovljena v številnih gledališčih po svetu, vključno s Teatrom Massimom v Palermu (2019). Leta 2017 je za nemški gledališči v Kielu in Lübecku režiral Rossinijevo komično opero Potovanje v Reims (Il viaggio a Reims). Obe gledališči sta nato sodelovali pri uprizoritvi operne novitete Knjiga o džungli (Il libro della giungla), ki jo je Maestrini kot libretist soustvaril s skladateljem Giovannijem Sollimo in v kateri operni junaki prav tako sočasno nastopajo na odru (kot lutke) in v animiranem filmu. Pravljično opero Knjiga o džungli so po izvedbi v parmskem Teatru Regiu do konca leta 2022 uprizorili tudi v drugih italijanskih gledališčih v pokrajini Emilija. V okviru njegove dosedanje mednarodno uspešne kariere opernega režiserja velja izpostaviti produkcije z velikimi gledališči iz Južne Amerike (Rio de Janeiro, São Paulo, Manaus, Brasilia, Santiago, Montevideo), Severne Amerike (New York, New Haven), Azije (Peking, Hongkong, Tokio, Nagoja), Izraela ter seveda iz Italije in ostale Evrope. Prav v evropskem prostoru je režiral skoraj celotni repertoar italijanskega verizma, velik del buffo repertoarja (predvsem opere Rossinija in Donizettija) ter opere v drugih jezikih, med katerimi velja izpostaviti ikonična dela, kot so Carmen, Lovci biserov, Dido in Enej, Kratko življenje, Tristan in Izolda idr. Maestrini je dejaven tudi na področju izobraževanja, prav tako je vodil več mojstrskih tečajev, katerih cilj je bil pripraviti operno produkcijo. Na tak način je pripravil več uprizoritev za različne univerze, med drugim Offenbachovo komično opero Orfej iz podzemlja za ameriško Univerzo Yale, Bellinijevo opero Mesečnica (2000/2001) za Univerzo Showa v Tokiu, za šanghajsko Univerzo (CHN) pa je nadzoroval pripravo opernih uprizoritev Figarova svatba (2020) in La traviata (2021). Leta 2018 je postal umetniški vodja Mestnega gledališča (Theatro Municipal) v Riu de Janeiru.


Nina Dominko
Sopranistka Nina Dominko je prejemnica številnih nagrad, ki jih je osvojila na sloveskih in mednarodnih pevskih tekmovanjih. Leta 2019 je na mednarodnem pevskem tekmovanju »Bellano paese degli artisti« v Italiji dosegla tretje mesto, leto pred tem pa je na mednarodnem pevskem tekmovanju »Lav Mirski« v Osijeku dosegla 1. mesto. Za izjemne pevske nastope na opernih in koncertnih odrih je leta 2012 prejela študentsko Prešernovo nagrado, prav tako je bila leta 2010 polfinalistka Mednarodnega pevskega tekmovanja Ondina Otta v Mariboru. Študij petja je z odliko (»summa cum laude«) zaključila na ljubljanski Akademiji za glasbo pri prof. Piji Brodnik. Prav tako je zaključila študij glasbene pedagogike na mariborski Pedagoški fakulteti. Dodatno se izobražuje pri vrhunskih svetovnih pevcih (Víctor Garcia Sierra, Bernarda Fink, Marjana Lipovšek, C. Spencer, S. McCoy).
V sezoni 2023/2024 je v SNG Maribor pela solistično vlogo v Orffovi scenski kantati Carmina Burana, nato pa še vlogo Kraljice noči v Mozartovi operi Čarobna piščal. V ljubljanski Operi je v preteklih sezonah debitirala z vlogami Evridike (Offenbachova komična opera Orfej v podzemlju), Sophie (Masseneteva opera Werther), Musette (Puccinijeva La bohème) in Adine (Donizettijeva opera Ljubezenski napoj), v tržaški Operi pa se je predstavila v vlogi Kraljice (La Regina) v okviru produkcije Mozartiade na glasbo W. A. Mozarta. V prejšnji sezoni se je kot Giulietta (Capuleti in Montegi) predstavila v HNK Split, v zagrebški Operi pa kot Kraljica noči (Čarobna piščal). Sopranski part iz kantate Carmina Burana je pela tudi v sarajevski Operi s Sarajevsko filharmonijo. V prejšnji sezoni je pela tudi na več koncertnih dogodkih, denimo na Adventnem koncertu v Lafnitzu, na koncertu cikla Carpe artem (v SNG Maribor), na koncertu samospevov za Glasbeno matico Ljubljana, na gala koncertu Puccinijeve glasbe v Pulju ter na koncertu v Vili Vipolže s SNG Opera in balet Ljubljana. Kot solistka je sodelovala tudi na državni proslavi ob dnevu združitve prekmurskih Slovencev z matičnim narodom, ki so jo priredili v Beltincih.
V sezoni 2022/2023 je debitirala kot Zerbinetta (Ariadna na Naksosu) v SNG Opera in balet Ljubljana in upodobila vlogo Adine (Ljubezenski napoj). Nastopila je na koncertu z vojvodinskim Simfoničnim orkestrom v Novem Sadu; prav tako je kot solistka nastopila v Mozartovi Maši v c-molu v Slovenski filharmoniji, v Orffovi kantati Carmina Burana v HNK Ivana pl. Zajca na Reki ter na Festivalu Ljubljana (z mariborsko Opero). Na Festivalu Piccolo Opera se je predstavila z vlogo Amine iz Bellinijeve opere Mesečnica (La sonnambula).
Med njene prepričljive odrske kreacije sodijo vloge, kot denimo Olympia (Hoffmannove pripovedke), Kraljica noči (Čarobna piščal). Z velikim uspehom se je predstavila tudi v vlogah, kot so Sestra Constance iz Poulencove opere Pogovori karmeličank, Rosina iz Rossinijeve komične opere Seviljski brivec, Norina iz Donizettijeve komične opere Don Pasquale, Violetta Valéry iz Verdijeve opere La traviata, Blondchen (iz Mozartove opere Ugrabitev iz seraja), Adela (Netopir), Prva vila (Rusalka) in Princesa v pravljični operi Obuti maček Césarja Kjuja.
Poleg že omenjenih solističnih vlog je nastopila v komorni operi Namišljena resničnost ter izvedla solistična sopranska parta iz Mozartove »Vrabčje maše« v C-duru (Spatzenmesse, K. 220) in Haydnove Misse brevis. Kot solistka se je predstavila tudi z orkestrom Slovenske vojske in s Simfoničnim orkestrom SNG Maribor na Božično-novoletnem koncertu, na koncertu Operna noč v Mestnem parku v Mariboru in na gostovanju v Oderzu v Italiji, s Simfoničnim orkestrom Umetnostne fakultete Pech pa kot Kraljica noči v koncertni izvedbi opere Čarobna piščal v HNK Osijek.

Martin Sušnik
Tenorist Martin Sušnik se je rodil v Avstraliji, a že od otroštva živi v Sloveniji. Študij solopetja je z odliko (»summa cum laude«) zaključil na Akademiji za glasbo v Ljubljani v razredu prof. Pije Brodnik. Za svoje dosežke je že v času študija prejel študentsko Prešernovo nagrado in svečano listino za izredne študijske dosežke Univerze v Ljubljani. Z velikim uspehom se je udeležil različnih tekmovanjih v Sloveniji in v tujini, kjer je osvojil več zlatih priznanj, nazadnje prvo nagrado na mednarodnem tekmovanju opernih pevcev »Giovanni Martinelli & Aureliano Pertile« v italijanski Montagnani leta 2017. Na koncertih, tako doma kot v tujini, večkrat nastopa z različnimi zbori, s komornimi zasedbami in z orkestri. Udejstvuje se predvsem na opernih odrih, prav tako pa se posveča tudi petju oratorijev, maš in samospevov. Gostoval je na številnih evropskih koncertnih odrih, prav tako v Kraljevi operi v Versaillesu, Opéri Comique v Parizu, Operi HNK Zagreb, SNG Opera in balet Ljubljana. Kot član opernega ansambla SNG Maribor je uspešno upodobil veliko vlog, kot so Romualdo (Črne maske), Camille de Rosillon (Vesela vdova), Nemorino (Ljubezenski napoj), Vojvoda Mantovski (Rigoletto), Don Ottavio (Don Giovanni) Lenski (Jevgenij Onjegin), Rinuccio (Gianni Schicchi), Lindoro (Italijanka v Alžiru), Grof Almaviva (Seviljski brivec), Princ Tamino (Čarobna piščal), Vitez de la Force (Pogovori karmeličank), Nick (Dekle z zahoda), Pong (Turandot), Ernesto (Don Pasquale), Loge (Rensko zlato), Belmonte (Ugrabitev iz seraja). Med njegovimi zadnjimi odrskimi kreacijami izstopajo naslovna vloga Gounodeve opere Faust, Gabriel von Eisenstein (Netopir), Gabriele Adorno (Simon Boccanegra), Matthias (Marpurgi), Don José (Carmen), Tonio (Hči polka), Benjamin F. Pinkerton (Madama Butterfly), Alfredo Germont (La traviata), Prunier (Lastovka) idr. Leta 2021 je prejel Glazerjevo listino za izjemne dosežke na področju operne poustvarjalnosti.

Andrea Tabili
Basist Andrea Tabili je debitiral v operi El retablo de maese Pedro v Teatru Bonci v Ceseni ter v Seviljskem brivcu v Državni operi v Tirani. Diplomiral je na Konservatoriju v Milanu in sodeloval z As.Li.Co. v produkcijah Janko in Metka, Hči polka in Rigoletto. Izpopolnjeval se je na Rossinijevi akademiji v Pesaru in bil med nagrajenci tekmovanja v Spoletu. V Teatru Belli je nastopil v operah Gianni Schicchi in Alfred Alfred Luciana Donatonija. Na Festivalu v Montepulcianu je sodeloval v praizvedbi opere Idroscalo Pasolini skladatelja Tagliettija, ki je bila predvajana v neposrednem prenosu Radia Rai pod vodstvom dirigenta Marca Angiusa. Za Società dei Concerti Giuseppe Verdi v Milanu je pod taktirko skladatelja sodeloval v delu Barbatelle Luisa Bacalova ter z Orkestrom iz Padove in Benečije izvedel Fauréjev Rekviem. Nastopil je v operah Madama Butterfly in Carmen pri Fundaciji Pergolesi Spontini v Jesiju, slednjo tudi v produkcijah Fundacije Rete Lirica delle Marche in v Chietiju. V Teatru delle Muse v Anconi je pel v operah Attila in La bohème, v Teatru Bellini v Cataniji pa v Figarovi svatbi in Puritanih. Med njegovimi nadaljnjimi angažmaji so Lakmé v Državni operi v Sofiji, La traviata v Liričnem gledališču v Cagliariju ter vloga Ferranda v Verdijevem Trubadurju v Chietiju.

Peter Gojkošek
Peter Gojkošek je glasbeno pot začel na pozavni v nižji in srednji glasbeni šoli. Leta 2006 je diplomiral na Pedagoški fakulteti, smer glasbena pedagogika, iz dirigiranja, pri prof. Jožetu Fürstu. Kot dirigent je dirigiral dela: W. A. Mozart: Spatzen-messe, Missa in c KV 427 (417a), Orgelsolomesse (KV 259), Waisenhausmesse (KV 139), J. de Haan: Missa Katharina, Missa brevis, D. Močnik: Nova maša, J. Haydn: Missa in Angustiis in d »Nelson messe«, itd. Solo pevsko pot je začel pri prof. Alešu Marčiču, nadalje pri prof. Marjanu Trčku, prof. Dunji Vejzović, prof. Cynthii Hansell Bakić in prof. Barbari Jernejčič Fürst, pri kateri je tudi leta 2016 diplomiral iz solo petja. Kot solist se je predstavil v mašah in kantati Orglar, ter v naslednjih vlogah: Oče – Izgubljeni nasmeh, Caronte – Orfej, Don Bartolo – Figarova svatba in Geronimo – Tajni zakon. Bil je zborovodja večih zborov in skupin, trenutno pa vodi cerkveni pevski zbor Magnifikat na Ptujski Gori in zbor sv. Viktorina na Ptuju. Kot učitelj je zaposlen na ZGŠ v samostanu sv. Petra in Pavla na Ptuju, kjer poučuje solfeggio, petje in zbor.

Jaki Jurgec
Slovenski baritonist Jaki Jurgec je v letu 2023 praznoval trideset let umetniškega ustvarjanja. Nastopil je v skoraj stotih vlogah, redno gostuje na opernih odrih in festivalih po Sloveniji ter v tujini, občasno se ukvarja tudi z režijo. Po uspešno opravljeni diplomi na Akademiji za glasbo v Ljubljani je diplomiral še na eni izmed najpomembnejših italijanskih akademij, Accademii Verdiana – Carlo Bergonzi. Kot štipendist društva Richarda Wagnerja se je izpopolnjeval v Bayreuthu in se že v času študija uveljavil v obeh slovenskih opernih hišah. Poleg nastopov v matični mariborski operni hiši je gostoval na skoraj vseh pomembnejših odrih tako v Sloveniji kot tudi v Italiji, Avstriji, Ukrajini, Franciji, Črni gori, Srbiji, na Portugalskem, Češkem, Tajvanu, Japonskem, Hrvaškem itd. Osem let je bil tudi stalni gost Teatra Astra in Victoria International Arts Festivala na Malti. V njegovem izjemnem opusu velja izpostaviti naslednje vloge, kot so Figaro (Seviljski brivec), Papageno (Čarobna piščal), Don Alfonso (Così fan tutte), Falke/Frank (Netopir), Don Pasquale (Don Pasquale), Albert (Werther), Donner (Rensko zlato), Mercutio (Romeo in Julija), Dulcamara (Ljubezenski napoj), Sulpice (Hči polka), Dapertutto, Lindorf, Coppélius, Dr. Miracle (Hoffmannove pripovedke), Veliki svečenik (Samson in Dalila), Grof Tomski (Pikova dama), Boris Izmajlov (Lady Macbeth), Ford (Falstaff), Rodrigo (Don Carlo), Ezio (Attila), Amonasro (Aida), Paolo (Simon Boccanegra), Melitone (Moč usode), Baron Douphol/Giorgio Germont (La traviata), Sharpless (Madama Butterfly), Schaunard/Marcello (La bohème), Gérard (Andrea Chénier), Silvio (Glumači), Lescaut (Manon Lescaut), Taddeo (Italijanka v Alžiru), Henry Higgins (My Fair Lady) in številne druge. Za svoje umetniške dosežke je prejel več priznanj in nagrad, leta 2016 tudi Glazerjevo listino.

Irena Petkova
Mezzosopranistka Irena Petkova se je rodila v Bolgariji. Po diplomi iz solopetja na konservatoriju v Sofiji je kmalu postala solistka tamkajšnje državne opere. Po evropski koncertni turneji, še posebej po osvojitvi posebne nagrade na mednarodnem pevskem tekmovanju Boris Hristov, pa je postala redna gostja številnih opernih hiš po Evropi, zlasti v Nemčiji. Njen repertoar obsegajo predvsem vloge iz Mozartovih oper ter iz italijanske tradicije belcanta (Rossini, Donizetti, Bellini), visoke in pozne romantike (Verdi, Puccini) in verizma (Leoncavallo, Mascagni, Puccini). Med njenimi prepričljivimi upodobitvami spada naslovna vloga Bizeteve opere Carmen, velik uspeh pa je požela tudi kot Rosina (Seviljski brivec), Adalgisa (Norma), Fenena (Nabucco), Cherubino (Figarova svatba), Suzuki (Madama Butterfly), Starka (Kandid) idr. Redno nastopa tudi kot koncertna pevka, zlasti v Franciji in Španiji, debitirala pa je tudi v veliki dvorani dunajskega Musikverein. Od leta 2006 je solistka Opere SNG Maribor, kjer je nastopila v številnih opernih produkcijah, med drugim v operah Falstaff, Pesnik in upornik, Čarobna piščal, Kandid, Ples v maskah, Nabucco, Norma, Hoffmannove pripovedke, Lakmé, Seviljski brivec, Faust, Pikova dama, Moč usode, Jevgenij Onjegin, Netopir, Werther idr. Med njenimi zadnjimi odrskimi upodobitvami sodijo vloge Frugola, Gorečnica in Ciesca v Puccinijevega Triptiha (Plašč, Sestra Angelica, Gianni Schicchi). Med njenimi zadnjimi prepričljivimi pevskimi upodobitvami lahko zasledimo pomembne mezzosopranske vloge, kot so Amneris (Aida), Ježibaba (Rusalka), Dalila (Samson in Dalila), Azucena (Trubadur), Bersi (Andrea Chénier), v sezoni 2020/2021 je debitirala v vlogi Dine iz slovenske operne novitete Marpurgi, v sezoni 2022/2023 pa z vlogo Laure Adorno iz opere La Gioconda.

Dušan Topolovec
Tenorist Dušan Topolovec je od leta 1990 kot zborist – solist zaposlen v Operi SNG Maribor. Pevsko se je izobraževal na Glasbeni šoli v Mariboru. V času Opernega studia SNG Maribor je debitiral kot solist v vlogi Grofa Almavive v Rossinijevi operi Seviljski brivec, leta 2003 pa je postal solist Opere SNG Maribor. Od takrat nastopa v številnih opernih predstavah, med katerimi velja še posebej omeniti prepričljive interpretacije vlog iz oper, kot so Turandot (Pang), Hoffmannove pripovedke (Andrès, Spalanzani), Madama Butterfly (Goro, Princ Jamadori), La traviata (Gaston), Pikova dama (Čekalinski), Čarobna piščal (Monostatos), Lakmé (Hadži), Carmen (Remendado), Tosca (Spoletta), Netopir (Einsenstein), Werther (Schmidt), Rigoletto (Borsa), Norma (Flavij), Dva Foscarija (Barbarigo), Glumači (Peppe, Arlecchino), Dido in Enej (Mornar), Moč usode (Trabuco), Romeo in Julija (Tybalt), Obuti maček (Jean, markiz de Carabas), My Fair Lady (Polkovnik Pickering) in številne druge. Pel je tudi v opernih praizvedbah slovenskih skladateljev, kot so Krog s kredo Slavka Osterca, Pesnik in upornik Tomaža Sveteta, Al’ pekel al’ nebo Alda Kumarja, Kdor upa, ne odneha Vitje Avsca in Črne maske Marija Kogoja. Z mariborsko Opero je gostoval na Portugalskem, Japonskem, v Tajvanu in Italiji. Med njegovimi zadnjimi upodobitvami zasledimo vloge, kot so Mime (Rensko zlato), Abdallo (Nabucco), Incroyable (Andrea Chénier), Ervin Gabernik (Planinska roža) in Dr. Blind (Netopir).

Andreja Zakonjšek Krt
Sopranistka Andreja Zakonjšek Krt se je rodila v Celju, kjer tudi živi. Po diplomi iz glasbene pedagogike na mariborski Pedagoški fakulteti se je izpopolnjevala na oddelku za koncertno petje na Visoki šoli za glasbo in upodabljajočo umetnost v Gradcu, kjer je z odliko diplomirala pri profesorjih Karlheinzu Donauerju (oratorij) in Gerhardu Zellerju (samospev). Že med študijem se je izpopolnjevala pri priznani mezzosopranistki in prvakinji Opere SNG Maribor, Dragici Kovačič. Od sezone 1996/1997 je kot solistka redno zaposlena v Operi SNG Maribor, kjer se je predstavila v številnih vlogah, med drugim kot Rosina (Seviljski brivec), Micaëla (Carmen), Adina (Ljubezenski napoj), Adela in Rosalinda (Netopir), Maud v krstni izvedbi opere Princesa vrtoglavka Josipa Ipavca, Musetta (La bohème), Nannetta (Falstaff), Pamina (Čarobna piščal), Belinda (Dido in Enej), Antonia (Hoffmannove pripovedke), Sophie (Werther), Liù (Turandot), Jerica (Zlatorog), Donna Francesca (Črne maske), Hanna Glawari (Vesela vdova), Elvira (Italijanka v Alžiru), v naslovnih vlogah Dvořákove opere Rusalka in Monteverdijeve opere Kronanje Popeje, v vlogi Madame Lidoine iz Poulencove opere Pogovori karmeličank idr. Redno gostuje tudi v SNG Opera in balet Ljubljana, kjer je prvič nastopila kot Metka v Humperdinckovi pravljični operi Janko in Metka, zatem pa še kot Susanna (Figarova svatba), Norina (Don Pasquale), Zerlina v Mozartovi operi Don Giovanni, Berenice v Rossinijevi operi Prilika dela tatu, Valencienne in Hanna v Lehárjevi Veseli vdovi, Grilletta v Haydnovem Apotekarju, ki je bil na rednem programu Festivala Ljubljana itd. Sodelovala je s Slovenskim komornim zborom, s Simfoničnim orkestrom RTV Slovenija, Slovensko filharmonijo, pianistkama Natašo Valant in Danielo Candillari idr. Večkrat je nastopila tudi na Festivalu Radovljica. Njen obsežni koncertni repertoar vključuje dela od zgodnjega baroka pa vse do glasbe 20. stoletja in sodobnega časa, med drugim je kot solistka sodelovala v izvedbah Händlovih, Telemannovih, Bachovih, Haydnovih in Mozartovih vokalno-instrumentalnih del. Leta 2004 je pri Založbi kaset in plošč RTV Slovenija izšla njena prva zgoščenka z naslovom Slovenski in francoski samospevi, ki sta jo posneli s pianistko Natašo Valant – omenjeni plošči so se pod okriljem iste založbe pridružile še nekatere druge –, sodelovala je tudi s pianistko Bredo Zakotnik ter z orkestrom Hiše kulture Celje, s katerim je med drugim nastopila v vlogi Marjetke iz Ipavčeve opere Teharski plemiči in v Kálmánovi opereti Grofica Marica. Leta 2016 je prejela prestižno nagrado Sama Smrkolja, ki jo za vrhunske poustvarjalne dosežke opernih pevcev podeljuje Slovensko komorno glasbeno gledališče (SKGG). Kot je zapisala komisija v svoji obrazložitvi, »oblikuje pevka svoje vloge z odlično profesionalnostjo na tehnični in interpretativni ravni. Izvrstna je bila v vlogah Pamine v Mozartovi Čarobni piščali ter Madame Lidoine in Matere Marie Sv. Avguština v Poulencovi operi Pogovori karmeličank«. Za umetniške dosežke in upodobitvi vlog Amelie iz Verdijeve opere Simon Boccanegra in Marguerite iz Gounodeve opere Faust je prejela nagrado Prešernovega sklada za leto 2022.

Mojca Potrč
Sopranistko Mojco Potrč so v svet glasbe popeljali baletni čeveljci, kasneje pa je na glasbeni šoli v Mariboru vpisala še violino in klavir. Vrsto let je prepevala v tudi zboru Carmina Slovenica, s katerim še danes sodeluje. Leta 2006 je diplomirala kot profesorica glasbe na Pedagoški fakulteti v Mariboru. Od leta 2002 sodeluje v Operi SNG Maribor kot solistka v manjših vlogah, od leta 2006 pa je redno zaposlena kot sopranistka v opernem zboru. Med njene operne in operetne vloge spadajo: Praskowia (Vesela vdova), Ida (Netopir), Giovanna (Rigoletto), Druga gozdna vila (Rusalka), Spreobrnjena novinka (Sestra Angelika), Žalostna deklica in Pošast (Kdor upa, ne odneha), Muza (Hoffmanove pripovedke), Grofica Ceprano (Rigoletto), Nova maska (Črne maske), Druga vešča (Dido in Enej). V srednji šoli in skozi vsa leta študija se je pevsko izobraževala pri vrhunskih pevcih tako v Sloveniji kot v tujini. Njene mentorice so bile Natalija Biorro, Irena Petkova, Petya Ivanova, Dragica Kovačič, Simona Raffanelli Krajnc in Brigitta Maya Picco. Z ansamblom !Kebataola! je sodelovala pri projektu Miracles in Morton Feldman: Kdo bi si mislil, da sneg pada, z zborom Carmina Slovenica je nastopila v performansu Na juriš in the mood, sodelovala je tudi na Choregie festivalu, festivalu Lent (Movàzs), kot solistka je nastopila tudi z zasedbo Toti big band Maribor. S pevkama Dado Kladenik in Valentino Čuden je leta 2013 ustanovila vokalni trio Serafine. S posebnim pedagoškim pristopom ter s praktičnimi izkušnjami nastopanja na različnih odrih – tako klasičnih kot zabavnih – razdaja svoje znanje mladim in jim tako pomaga uresničiti glasbene cilje v Studiu Primo.

Dada Kladenik
Dada Kladenik se je rodila leta 1969 v Celju. Nadarjenost za glasbo je pokazala že v zgodnjem otroštvu; pri petih letih je začela prepevati v otroškem pevskem zboru, obiskovala pa je tudi nižjo glasbeno šolo. Po končani osnovni šoli se je vpisala na Srednjo glasbeno in baletno šolo Maribor (današnji Konservatorij za glasbo v Mariboru) in začela obiskovati ure petja pri profesorici Bredi Brkič, kasneje pa še pri Nikoli Mitiću, Milevi Pertot ter pri profesorici Alenki Dernač-Bunta na ljubljanski Akademiji za glasbo. Leta 1989 se je zaposlila v Operi SNG Maribor, kjer je debitirala v svojih prvih opernih vlogah: Lucia (Cavalleria rusticana), Dunjaša (Carjeva nevesta), Berta (Seviljski brivec), Giovanna in Maddalena (Rigoletto), Ines (Trubadur), Svečenica (Aida), Rosette (Manon), Clotilde (Norma), Alisa (Lucia di Lammermoor), Guvernanta (Pikova dama), Glas matere (Hoffmannove pripovedke), Knez Orlovski (Netopir), Rdeča maska (Črne maske), Filipjevna (Jevgenij Onjegin), Tretja vila (Rusalka), Tretja dama (Čarobna piščal), Dvorjanka (Obuti maček). Kot solistka je nastopila tudi v plesni predstavi Grk Zorba ter na številnih koncertih SNG Maribor. Dada se ukvarja s poučevanjem petja ter z glasbeno terapijo, zato je ustanovila svoje društvo Aeda, s katerim uspešno sodeluje z drugimi glasbeniki, obenem pa goji jazz petje in nastopa z raznimi glasbenimi sestavi po Sloveniji ter v tujini. Med njene zadnje pevske upodobitve v mariborski Operi sodijo vloge Madelon (Andrea Chénier), Marte (Faust), Melite (Planinska roža), Princ Orlovski (Netopir) in Mercedes (Carmen). V sezoni 2022/2023 je debitirala v vlogah Ciece (Slepe ženske) iz Ponchiellijeve opere La Gioconda, Caroline Astor iz opernega muzikala Tesla in v vlogi Pevca v operi Manon Lescaut, v sezoni 2023/2024 pa kot Suzy v Puccinijevi operi Lastovka.

Bogdan Stopar
Tenorist Bogdan Stopar je pouk solopetja obiskoval pri prof. Simoni Raffanelli Krajnc, s katero je med šolanjem sodeloval pri številnih glasbenogledaliških projektih in nastopil v različnih vlogah, kot so Princ Tamino iz opere Čarobna piščal, Čarovnica iz opere Janko in Metka, Bastien iz opere Bastien in Bastienne ter Zajček iz otroške spevoigre Koga se strah boji?. Leta 2012 je v okviru Evropske prestolnice kulture z vlogo Polkovnika Pickeringa nastopil v muzikalu My Fair Lady. V sezoni 2013/2014 je postal član Zbora Opere SNG Maribor, občasno pa nastopa tudi v manjših in srednjih solističnih vlogah. V sezoni 2014/2015 je nastopil v naslovni vlogi pravljične opere Obuti maček Césarja Kjuja, nato pa še kot Branjevec v muzikalu My Fair Lady. V sezoni 2015/2016 je poustvaril vloge Drugega pretorijca, Senekovega prijatelja in Konzula iz Monteverdijeve opere Kronanje Popeje ter vlogo Drugega Filistejca iz opere Samson in Dalila. V naslednjih sezonah so mu bile zaupane vloge Froha v operi Rensko zlato, Sla iz opere Trubadur, Stražarja iz opere Lady Macbeth iz Mcenskega okraja, Notarja v Bellinijevi operi Mesečnica in Fredericka Fleeta v muzikalu Titanic. V zadnji uprizoritvi Mozartove spevoigre Ugrabitev iz seraja je nastopil v vlogi Pedrilla, nato pa še kot Opat v operi Andrea Chénier, Jani v operi Marpurgi, v vlogi Mirana Svetlina v opereti Planinska roža ter kot volk Akela in kača Kaa v pravljični operi Knjiga o džungli Giovannija Sollime. Pevsko tehniko je izpopolnjeval na seminarjih pri Vernocchi v Italiji, pri priznanem baritonistu Marcosu Finku, sopranistki Rebeki Lokar in tenorju Renzu Zulianu.

Sebastijan Čelofiga
Basbaritonist Sebastijan Čelofiga se je rodil v Mariboru, kjer je obiskoval nižjo in srednjo glasbeno šolo za petje pri profesorici Jolandi Korat. Po opravljenem sprejemnem izpitu se je vpisal na Kunstuniversität Graz, kjer je študiral v razredu prof. Ulfa Bästleina. Svojo profesionalno pevsko pot je začel v sezoni 1998/1999 kot zborist v mariborski Operi, katere stalni član je od leta 2000. Kot solist je oblikoval vloge v operah Madama Butterfly (Cesarjev komisar, Matičar), La traviata (Markiz d’Obigny), Zlatorog (Marco), Pikova dama (Narumov), Netopir (Dr. Falke), Werther (Johann), Tosca (Sciarrone, Ječar), La bohème (Alcindoro), Moč usode (Župan, Kirurg), Romeo in Julija (Gregorio), Hoffmannove pripovedke (Hermann, Schlémil), Črne maske (Petruccio), Vesela vdova (Cascada), Obuti maček (Kralj, Ljudožerec), Pogovori karmeličank (Javelinot), Carmen (Morales) idr. Sodeloval je z mednarodno priznanimi dirigenti, kot so Stefano Pellegrino Amato, Nello Santi, Francesco Rosa, Michael Halás, Marko Letonja, Valerij Gergijev, Benjamin Pionnier, Uroš Lajovic, ter z režiserji, kot so Plamen Kartaloff, Hugo de Ana, Diego de Brea, Janusz Kica, Pier Francesco Maestrini, Damir Zlatar Frey, Jun Aguni, Janez Burger idr. Z mariborsko Opero je gostoval v Italiji, na Hrvaškem, v Srbiji, Singapurju in na Japonskem. Kot koncertni pevec je ob različnih priložnostih nastopal z opernimi arijami in samospevi po Sloveniji in v Avstriji. Med njegove zadnje odrske kreacije na mariborskem odru sodijo vloge, kot so Fouquier-Tinville (Andrea Chénier), Dr. Pravnik (Planinska roža), Frank (Netopir), na začetku sezone 2020/2021 pa je debitiral v vlogi Odposlanca iz slovenske operne novitete Marpurgi.

image1.wmf

