[image: ]
Friedrich Schiller, Diego de Brea
Marija Stuart

Režiser Diego de Brea 

Prevajalec 				Borut Trekman 
Dramaturginja 			Maja Borin 
Scenograf in oblikovalec svetlobe 	Diego de Brea 
Kostumografinja 			Jelena Proković
Izbor glasbe				Diego de Brea 
Oblikovalki maske 			Vanja Djuran in Emperatriz 
Oblikovalec zvoka			Igor Potočnik 
Video 					Fi produkcija 
Lektorici 				Mojca Marič, Hana Podjed
Asistentka kostumografinje 		Saša Dragaš 
Asistent scenografa 			Matic Gselman


IGRAJO
Elizabeta, angleška kraljica	 	Mateja Pucko
Marija Stuart, škotska kraljica 	Nataša Matjašec Rošker
Robert Dudley, grof Leicester 	Žan Koprivnik 
George Talbot, grof Shrewsbury 	Nejc Ropret 
William Cecil, baron Burleigh 	Vladimir Vlaškalić 
Amias Paulet, vitez			Davor Herga 
Mortimer, njegov nečak 		Matevž Biber 

Premiera 30. januarja 2026 v Dvorani Frana Žižka


Schillerjeva Marija Stuart v uprizoritvi in v soavtorstvu Diega de Bree – režiser je v trdno Schillerjevo zasnovo vnesel osveženo jezikovno podobo in aktualne avtorske vložke – ni zgodovinska drama v klasičnem pomenu besede, temveč natančno izostren pogled v delovanje avtokratske oblasti, ki resnico razume kot grožnjo. V središču uprizoritve je sodni proces – mehanizem, ki naj bi zagotavljal pravico, a se razkrije kot orodje politične koristi. Kot poudarja režiser, danes oblast ne potrebuje več niti pretvarjanja, da govori resnico; z lažmi preprosto proizvaja novo resničnost. Uprizoritev zato Schillerjevo dramo bere skozi sodobni trenutek, v katerem je govoriti resnico postalo nevarno dejanje.
Diego de Brea ostaja zvest Schillerjevi besedilni arhitekturi, hkrati pa vanjo vnaša sodobne poudarke, predvsem v prizorih Marijine intime. Zanima ga, kaj se dogaja s posameznikom, ki se upre sistemu, in kakšne faze prehaja, ko ugotovi, da proti montiranemu procesu nima več argumentov – ko ga pravna sredstva več ne ščitijo in ta postanejo sredstvo pritiska.



Schiller je Marijo Stuart napisal leta 1800, v obdobju po francoski revoluciji, ko so se ideje svobode, razuma in enakosti nevarno zapletle z realno politiko moči. Kot opozarja Hana Podjed v svojem zapisu o Schillerju, dramatik ni bil naiven idealist: zelo dobro je razumel, da razsvetljenski projekti ne odpravljajo nasilja, temveč ga pogosto le preoblikujejo. Zgodovinsko gradivo Schillerju ni služilo kot rekonstrukcija, temveč kot zgled; dogodki 16. stoletja so preoblikovani v univerzalni model delovanja oblasti, ki jo zanima predvsem lastno preživetje. V drami gre za spopad argumentov, pravnih formulacij in političnih interesov, v katerem ni prostora za čustva. Prav ta hladna natančnost, skoraj laboratorijska analiza oblasti, omogoča, da tragedija učinkuje brezčasno.

V tem kontekstu se Schillerjev svet približa Machiavellijevemu: oblasti ni mogoče presojati po morali posameznika, temveč po učinkih, ki jih proizvaja. Vladar mora delovati racionalno, brez sentimenta, tudi če to pomeni žrtvovanje posameznika. Marija Stuart je drama sveta, v katerem je etika ločena od politike, resnica pa postane ovira. Sodni proces ni več prostor iskanja pravice, temveč ritual potrjevanja že sprejete odločitve. V takšnem sistemu je nedolžnost nepomembna, krivda pa zgolj priročen konstrukt.

V središču drame stojita dve kraljici, Marija Stuart in Elizabeta I., ki poosebljata temeljni razkol časa. Marija, vzgojena na razkošnem francoskem dvoru, oblast prejme po krvi in jo razume kot del svoje identitete; Elizabeta, zaznamovana z negotovostjo legitimnosti, pa si mora oblast nenehno utrjevati z nadzorom, previdnostjo in političnimi kalkulacijami. Ena je fizično zaprta, druga ujeta v neizprosno logiko vladanja. 

Marijin pogum v tej uprizoritvi ni v uporu, temveč v vztrajanju in pogumu. Smrtna obsodba, ki visi nad njo od samega začetka, ne pomeni pasivnosti, temveč notranjo dinamiko drame. Njena pot je pot postopnega razlaščanja (telesa, imena, glasu), a hkrati tudi pot notranje konsolidacije. Njena zadnja zmaga ni politična, temveč etična: dostojanstven konec. Smrt se vzpostavi kot edina sila, večja od sistema in človeškega ega – kot trenutek, ko oblast izgubi nadzor, posameznik pa, paradoksalno, pridobi svobodo.

Dramaturška analiza Maje Borin se odpira v širši zgodovinski in simbolni horizont tragedije. Svet Marije Stuart je svet renesančnega preloma, v katerem – če smemo parafrazirati znamenito Gramscijevo formulacijo – srednjeveški red razpada, novi svet pa še ni dobil stabilne oblike; prav v tem nestabilnem vmesnem prostoru se rojevajo pošasti. Kot na Holbeinovi sliki Ambasadorja tudi tukaj ob znanstvenih, političnih in kulturnih dosežkih v ospredje stopa vanitas; opomin na minljivost, ničevost oblasti in človeško nečimrnost. Smrt ni potisnjena na rob, temveč stoji v središču sveta: kot stalna senca vsakega političnega dejanja in vladarskega privilegija. V tem smislu Marija Stuart ni le drama o dveh kraljicah, temveč drama o sistemu, ki za ohranitev reda vedno znova potrebuje žrtev.

ODLOMKI IZ GLEDALIŠKEGA LISTA

Intervju z režiserjem Diegom de Breo
»Tema se hrani s svetlobo in z resnico.«
Pogovarjala se je Maja Borin

Schillerjeva Marija Stuart je bila napisana leta 1800, tik po francoski revoluciji, katere ideje so močno preoblikovale politično in kulturno krajino Evrope. Novi politični veter je z idejami enakosti, svobode in razuma oblikoval tudi Schillerjevo dojemanje moči, pravice in usode posameznika. V mariborski Drami je bila Marija Stuart prvič uprizorjena pred 100 leti, drugič in zadnjič pa leta 1937 – v času, ko so politične napetosti v svetu strmo naraščale (Hitler je uzakonil nacistično diktaturo in se odkrito pripravljal na vojno, v Španiji je divjala državljanska vojna, nemška bojna letala so uničila Guernico, Mussolinijeva fašistična Italija je izstopila iz Društva narodov, v Rusiji je Stalin izvajal čistke, politični teror, množične aretacije, procese in deportacije …). Danes, ob naši tretji uprizoritvi, se zdi, kot da se svet znova nevarno približuje svetovni eksploziji. 

»Zgodovinski okvir Schillerjeve Marije Stuart, ki nam je precej nepoznan, pokriva vse avtokratske režime. In proces proti Mariji Stuart res strahotno spominja na to, kar danes ponovno živimo. S to razliko, da so se v tistem času, kadar so lagali, še trudili dokazati, da govorijo resnico, danes pa se s tem ne muči nihče več. Oblast lahko danes govori karkoli, z lažmi namreč nenehno ustvarja neko novo resničnost, ki se ji moramo prilagajati. V današnjih montiranih procesih je ogroženost tako velika, da je sovražnik vsak, ki govori resnico. In vsak, ki ni z nami, je že v osnovi proti nam. Če pa sovražnika ni, ga je treba ustvariti. Zato se mi zdi, da je, ne samo v političnem okviru, ampak tudi v življenju samem, največja hrabrost, da govoriš resnico. Resnica namreč izginja ali pa je že popolnoma izginila. Zato danes pristajamo na popolnoma vse. Zdi se mi, da vsi ti procesi, ki jih poznamo iz različnih obdobij zgodovine (danes pa jih pa kot igrane filme spremljamo v najrazličnejših dnevnih medijih), delujejo po istem principu: morale ni, resnico pa je treba zatreti, jo utišati. To se danes dogaja popolnoma brezsramno. S popolno aroganco. In s tem ubijanjem morale in resnice se danes odlično služi. Na vse to pa mi – v tišini – pristajamo. Zato se mi je zdelo pomembno, da bi to dramo postavili v okvir, ki ga pravzaprav živimo. »Menda ne mislite resno, da se bo država, ki ima priložnost, da lahko svoj položaj okrepi na račun slabotnega soseda, zaradi ganljivih pomislekov o trdni obljubi, odvrnila od svojih načrtov? Državnikova dolžnost je, da takšen položaj izkoristi v dobro svojega naroda.«
Na to lahko rečem samo vae victis. Gorje premaganim, prepuščenim na milost in nemilost svojim osvajalcem. Brez pravice do pravičnosti, brez pravice do usmiljenja.«
/…/

Tvoja uprizoritev Marije Stuart ostaja močno zasidrana v Schillerju, hkrati pa vanjo vstopajo sodobni poudarki in preobrati. Kdaj si začutil potrebo po posegu v besedilo? 

»Schiller je genialen, zato se mi je zdelo zelo pomembno, da celoten okvir ostane njegov in vanj samo tu in tam posegam s sodobnejšimi besedilnimi vrivki, ki so vezani predvsem na Marijino doživljanje stanja, v katerega je postavljena. Eno je njen javni del, nastop, drugo pa je njen notranji, privatni del – in tukaj prihaja do dvomov, lomov, izgubljanja volje in potrpljenja. V uprizoritvi nisem hotel iti prav daleč v ponazarjanju vseh represivnih metod, ki se jih sistem od nekdaj poslužuje, da bi zlomil človeka. In te metode presegajo vse meje etike in morale. Pri tem ne gre samo za psihično torturo (izolacijo, zastraševanje, uporabo moralne krivde), pač pa tudi za fizično nasilje (razčlovečenje). Ljudje kot Marija Stuart umirajo, ker so spregovorili o resnici. Marija ve, da lahko samo junaško dramatična smrt pred svetom očisti tragično zmoto njenega življenja in da ji je v tem življenju dana samo še ena zmaga: dostojanstven konec.«

Soočenje z vanitas – ničevostjo in minljivo človeško nečimrnostjo. Kaj se zgodi s človekom, ko se zave, da so mu postregli »zadnjo večerjo«, ki jo je Marija, kot beremo v zgodovinskih dokumentih, zavrnila. Želela pa je bližino katoliškega duhovnika, ki ji ga niso hoteli pripeljati, čeprav je bil prisoten na gradu, v katerem je bila zaprta in nato umorjena. 

»Vsak človek na neki točki življenja pride do soočenja s samim s seboj. V tem tekstu gre za celoten proces pasijona: od poslavljanja do prehoda iz tostranstva v onstranstvo. In v tem smrtnem strahu odhajanja gre obsojenec (prav tako kot umirajoč človek) skozi podobne faze: skozi upiranje, jezo, zavračanje, agonijo, ko se zave, da je situacija brezizhodna, in na koncu pred smrtjo tudi skozi željo po očiščenju. Katarza je nujna, da smrt ni muka, ampak odrešitev.

Vprašanje, ki se postavlja tudi v Mariji Stuart pri vzpostavljanju razmerja posameznik–sistem, je, ali je težje umreti ali ubiti. Ti madeži ostajajo. Nikamor ne izginejo. In ljudje, ki delujejo v sistemu, znotraj katerega dajejo in izvajajo ukaze, se morajo nekoč s svojimi dejanji soočiti.«

Kdo sta bili (in sta) Elizabeta in Marija? 

»Kontrast med srcem in glavo. Med življenjem in smrtjo. Svetlobo in temo. Tema se hrani samo s svetlobo in z resnico. Če bi obstajala pravica, kot pravi Marija Stuart, bi bile stvari postavljene zelo drugače. Vemo pa, da pravice ni nikjer. To iskanje je brezupno in brezumno. In edino sredstvo, ki ga Marija ima, je svetloba, ki jo mora tema sistema ugasniti. Pri tem vidimo, koliko zla se proizvaja. Vsi proti vsem. Danes sta zlaganost in izguba vseh moralnih kompasov bistveno večji kot sta bili takrat. Poglejmo samo v medsebojne odnose. Glava je tako močna, da sme srce le redko govoriti. Srce smo zaradi strahu zablokirali, uničili smo možnost odprte komunikacije, zato preigravamo zgolj najrazličnejše manipulativne vzorce. Seveda je to nevzdržno, zato pa prihaja do tako velikih eksplozij. Človek se nenehno zaveda, kaj je dobro, vprašanje je samo, kdaj po dobrem poseže. Srce je od nas tako zelo odmaknjeno zgolj zavoljo naših lastnih koristi, ki nas popolnoma zaslepijo. In to spoznamo šele med največjimi krizami v življenju – ko smo nemočni, ko vse zunanje odpade in ostane samo esenca. Takrat potrebuješ samo roko, samo bližino sočloveka. Slednje me spomni na Houellebecqov roman Uničiti. Kdaj je človek pripravljen ubiti svoj ego? Kdaj se njegova senca na nek način izniči?

Tragedija, kar Marija Stuart je, potrebuje katarzo. Pritiski, ki smo jim priča skozi razvoj drame, se dvigajo do skrajne točke in nekje mora priti do poka. Ker je trajanje agonije nevzdržno. V življenju to običajno izbruhne kot bolezen, v našem primeru pa je to smrt. Smrt kot monument. Popolnoma neobvladljiva in edina, ki je večja od človeškega ega. Ker v smrtni bližini ne moreš ničesar več usmerjati. Si v rokah nečesa, česar ne poznaš. V teh trenutkih je človek nenadoma brez javnega okvira, sam s sabo v vsej svoji majhnosti. Krotek, nebogljen. Ta odhod, ki je popolna neznanka, v vsej svoji negotovosti odpira največjo kvaliteto človeka.
Da bi človek postal človek mora ogromno izkusiti. To ga prizemlji. Brez te razvojne faze to zelo težko spozna. Vsi o tem veliko govorimo, a v dejanjih je tega zelo malo. Zakaj ne znamo reševati preprostega odnosa človek–človek? Zakaj se nismo sposobni zdraviti znotraj intimnih prostorov in vedno potrebujemo neke odvode?«


Maja Borin
Renesančni chiaroscuro[footnoteRef:1] igre za prestol [1:  Chiaroscuro (it. chiaro – svetlo, scuro – temno) je likovno-umetniški pojem, ki označuje uporabo kontrasta svetlobe in sence za poudarjanje dramatičnosti, prostorskosti in psihološke napetosti. V renesansi in baroku (Leonardo da Vinci, Caravaggio) chiaroscuro ni le tehnični prijem, temveč način mišljenja podobe: svetloba razkriva, senca skriva; figura se oblikuje v napetosti med vidnim in nevidnim.] 

Marija Stuart (1542–1587) in Elizabeta I. (1533–1603) sta živeli v stoletju burnih političnih in verskih sprememb v evropski zgodovini: v času, ko se je srednjeveški svet razsul, novi pa še ni našel stabilne oblike. Njuni življenji segata v obdobje reformacije, verskih vojn, rojstva modernih, na nacionalnostih utemeljenih držav in vzpona absolutizma, obenem pa je to čas veličastnega razcveta renesančne kulture, umetnosti, tehnologije in začetkov moderne znanosti.  
/…/

Elizabeta je vanitas[footnoteRef:2] oblasti do obisti spoznala že kot otrok. Njena mati Anne Boleyn je bila obglavljena še preden je dopolnila tri leta, z njeno smrtjo pa je izginil tudi Elizabetin status – poprej ljubljena kraljeva hči je postala nezakonski otrok, ki ga je bilo treba iz središča dvora prestaviti na njegovo obrobje. Njenega otroštva ni več usmerjala varnost nasledstva, pač pa negotovost politične volje, ki jo je diktiral nič manj nečimrn in muhast svet oblastiželjnih moških. Izjemno dobro izobrazbo so ji sicer zagotovili najboljši učitelji, toda mirnega zavetja doma ni več poznala. Vse to, kar je globoko zaznamovalo njeno otroštvo, se je kasneje izražalo kot kompleksen simptom njene politične previdnosti, discipline, nezaupanja in izjemne samokontrole. V najstniških letih je doživela spolno travmo, ki je za vselej stigmatiziralo njen odnos do telesa, intimnosti in moških. Po smrti Henrika VIII. je namreč živela v gospodinjstvu svoje mačehe Katarine Parr, kjer jo je kot štirinajstletno dekle spolno zlorabljal njen drugi mož, Thomas Seymour. Ta zgodnja osebna čustvena rana jo je nenehno opominjala, kako tesno so v svetu oblasti prepleteni telo, spol, nevarnost in politika. Elizabeta se je tako že zelo zgodaj naučila, da je žensko telo na prestolu hkrati predmet nadzora, želje in grožnje, kar se je kasneje odrazilo v odločitvi, da se nikoli ne poroči in v javni podobi vzdržuje podobo »deviške kraljice«, nedotakljive predstavnice oblasti.   [2:  Ničevost oziroma nečimrnost človeka.] 


Politično resničnost 16. stoletja so gradila nestabilna dinastična razmerja, znotraj katerih je bila legitimnost oblasti odvisna od krvi, zakona, vere in političnega priznanja. V Angliji je to stabilnost poosebljala dinastija Tudorjev, ki se je po vojni dveh rož[footnoteRef:3] vzpostavila kot krhek kompromis med angleškima sprtima rodbinama. Elizabeta I. je bila zadnja vladarica te dinastije, bila je brez zakonitega naslednika, obremenjena z očitki o nelegitimnosti (oče jo je štiri leta pred smrtjo sicer ponovno vključil v nasledstveno linijo, a je nikoli ni priznal kot zakonito naslednico) in nenehno izpostavljena vprašanju, kdo ima pravico do krone po njej. [3:  Pravilnejše poimenovanje konflikta dveh konkurenčnih moških vej kraljeve dinastije Plantagenet; rodbine Lancaster in rodbine York, bi bilo že zaradi emblematične rabe rdeče (Lancaster) in bele vrtnice (York) vojna dveh vrtnic.   ] 

Prav v to Elizabetino rano legitimnosti je dregnila Marija Stuart. Po smrti Elizabetine polsestre Marije Tudor je namreč Marija Stuart po svoji dedni liniji začela uveljavljati pravico (sicer zgolj na papirju) do angleškega prestola. Za katoliški del Evrope je bila po svoji babici Margareti, sestri Henrika VIII., prav Marija Stuart edina legitimna naslednica angleške krone, saj Elizabete, ki je bila rojena v pozneje razveljavljenem zakonu, niso priznavali kot zakonite vladarice. Tako se je leta 1558, ko je Elizabeta prejela angleško krono, med obema vzpostavila tiha, a nevarna politična napetost. Dve kraljici, sorodnici (v pismih sta se nazivali kot »sestrični« ali »sestri«, čeprav je bila Elizabeta v resnici Marijina teta v drugem kolenu), ki se nikoli nista srečali, sta si po dedni liniji lastili pravico do istega prestola. Prestola, nad katerim je nenehno viselo vprašanje, kdo ima resnično pravico do njega.

Škotska je bila prav tako razklana. Vrnitev ovdovele francoske kraljice Marije Stuart na svoj domači prestol je pomenila soočenje s protestantskim plemstvom in verskimi reformatorji, med katerimi je bil najvplivnejši John Knox – radikalen kalvinistični pridigar, ki je zagrizeno, glasno in brezkompromisno nasprotoval ženskam na oblasti. In rimokatoliški veri. Tudi na Škotskem je bila oblast neločljivo povezana z vero, vera pa z nasiljem, pri čemer je Marijino francosko[footnoteRef:4] in špansko[footnoteRef:5] katoliško zavezništvo notranjepolitično razklanost Škotske samo še poglobilo.  [4:  Čeprav Francija ni bila izvzeta iz reformacijskega gibanja, je tam prevladala rimokatoliška smer, verski spopadi s hugenoti pa so dosegli krvavi vrhunec v pokolu na šentjernejsko noč leta 1572.]  [5:  Špansko cesarstvo je imelo že z rekonkvisto (1492) izkušnjo »verskega čiščenja«, zato je Španija kot močna katoliška država pod Karlom V. in Filipom II. vsako odstopanje od uradnega katolicizma neusmiljeno zatrla v kali. Leta 1588, leto po usmrtitvi Marije Stuart, je španska armada poskušala z vojaško silo končati verski in politični spor z Anglijo, a je okretnejša angleška mornarica po zaslugi sodobnejše topniške taktike premagala številčnejšo špansko floto, ki so jo večinoma sestavljali težji in okornejši galeoni. ] 


Vzporedno s političnimi in verskimi konflikti se je v tem času po Evropi razcvetela renesančna kultura, ki je temeljno preoblikovala razumevanje sveta in človeka. Geografska odkritja so razširila obzorja znanega sveta in zamajala predstavo o njegovih mejah, znanost je začela razgrajevati staro srednjeveško kozmologijo, umetnost pa je slavila človeško telo, individualnost in čutno prisotnost človeka v svetu. Srednjeveškega Boga, ki je bil poprej središče vsega, je postopoma izrinil človek, ki si je v skladu z motom homo mensura est[footnoteRef:6] prilastil pravico postati merilo sveta – bitje razuma, radovednosti in ustvarjalne moči. Suvereno bitje, ki je sposobno razumeti naravo in jo tudi oblikovati. [6:  Avtorstvo izvirnega mota »πάντων χρημάτων μέτρον ἐστὶν ἄνθρωπος« (»pántōn chrēmátōn métron estìn ánthrōpos« – »človek je merilo vseh stvari«), ki je v obdobju renesanse dobil svojo skrajšano latinizirano formulacijo, pripisujejo sofistu Protagorasu iz Abdere (5. stol. pr. n. št.). ] 


Sholastična misel je morala svoje prvenstvo odstopiti humanizmu in individualizmu. V ospredje so stopila antična besedila, retorika, etika in zgodovina, znanje pa se je začelo osvobajati teoloških okvirov. Umetniki niso bili več anonimni obrtniki, temveč avtorji z imenom in priimkom: Leonardo da Vinci je v risbah človeške anatomije, študijah svetlobe in tehničnih izumih združil umetnost in znanost; Michelangelo je v upodobljenih telesih ovekovečil nove ideale lepote; Rafael je iskal harmonijo med razumom in človeško milino. V znanosti je Nikolaj Kopernik s heliocentričnim sistemom premaknil Zemljo iz središča vesolja in s tem simbolno omajal celotno hierarhijo srednjeveškega sveta.

Tudi na oblast se je začelo gledati drugače – ta ni bila več zgolj odsev ali človeku doumljiva manifestacija božje volje, temveč stvar človeške presoje, strategije, ravnotežja moči in politične spretnosti. Ali povedano z besedami očeta moderne politične filozofije, Niccolòja Machiavellija (1469–1527): »Vladar mora znati ravnati kot zver in kot človek.« Vladar namreč ni več le božji namestnik na zemlji, temveč igralec v nevarni mreži interesov, zavezništev in konfliktov. Svet se je začel razkrivati kot zgodovinsko spremenljiv, merljiv in negotov prostor. V njem človek ni več zgolj podložnik božjega reda, temveč njegov sooblikovalec in hkrati bitje, ki se mora soočiti z lastno minljivostjo, odgovornostjo in omejitvami.

Renesansa je tako prelomila s srednjeveškim teocentrizmom, sholastično mislijo in anonimno kolektivno identiteto ter v središče postavila človeka: njegovo telo, razum, individualno izkustvo in zavest o času. Svet ni bil več nespremenljiv, oblast ni bila več samoumevno sveta in tudi bog je izgubil svojo veliko začetnico, saj je Človek samozavestno stopil v ospredje kot relevanten subjekt zgodovine, svobodomiseln in ustvarjalen, a neizogibno zapisan minljivosti. 

Marija Stuart in Elizabeta I. sta živeli v istem času, a vsaka v svojem svetu. Marija, otrok »prebujenega« francoskega dvora, je oblast prejela po krvi, Elizabeta, vzgojena na nestabilnem in z mamino krvjo oblitem angleškem dvoru, pa se je za svojo oblast morala nenehno boriti. Idejo o združeni kroni, ki bo v miru povezala obe ljudstvi na otoku, kraljici nista znali uresničiti, saj bi to pomenilo podreditev ene kraljice drugi. Še več, kraljica Elizabeta je šla tako daleč po očetovih stopinjah, da je na koncu »sestrično«, potem ko je ta s čolničkom kot prosilka za azil pribežala na angleško stran, po devetnajstih letih zadrževanja v ujetništvu umorila. Elizabeta je tako v razmerju do Marije Stuart naposled uveljavila Machiavellijevo misel, da »kadar gre za rešitev države, ni več premisleka o pravičnem ali krivičnem«. Zaradi varnosti krone in stabilnosti države je dolga leta negovala videz moralne zadržanosti, nato pa je na koncu izbrala politično nujnost pred sorodstvom, sočutjem in lastno vestjo. Ideja o združenem kraljestvu Anglije in Škotske se je kot Elizabetina slaba vest uresničila šele z njeno oporoko, ko je svoje kraljestvo zaupala Marijinemu edinemu sinu Jakobu.

Hana Podjed
Friedrich Schiller – dramatik upora, lepote in svobode duha
Uvod k spremni besedi slovenskega prevoda[footnoteRef:7] tragedije Marije Stuart prevajalec Borut Trekman smiselno pospremi z opazko, da je bila ta v letu Orwella (prevod je namreč nastajal v letu 1984 in izšel leta 1985) še kako aktualna, podobno pa lahko sklenemo tudi danes. Razloge za tedanjo pronicljivo aktualnost tragedije prevajalec poišče tudi v pregledu kratkega, a nadvse razburljivega avtorjevega življenja. Čeprav je dočakal le 45 let, je Schiller s svojim plodnim delom in aktivno prisotnostjo v evropskih intelektualnih krogih ključno zaznamoval tok evropske književnosti, duhovne misli in nazorskih orientacij. [7:  Prevajanja Marije Stuart sta se lotila tudi France Cegnar in Oton Župančič, ki se je pri svojem delu izrazito naslanjal na Cegnarjev predhodni prevod (Trekman 1985: 169–170). ] 

 		
Razvoj Schillerjevega opusa interpreti in teoretiki motrijo tudi ob poznavanju posebnih življenjskih okoliščin in burnega obdobja, v katerem je Schiller pričel svoje ustvarjanje. Rojen je bil leta 1759 v mestecu Marbach ob Neckarju v Nemčiji staršema nižjega stanu; očetu, vojaškemu stotniku, in materi, krčmarjevi hčeri. Zanimanje za gledališki izraz in dramska občutja se je pri mladem Schillerju začelo porajati že v zgodnjih najstniških letih, ko je ob selitvi družine v Ludwigsburg začel obiskovati dvorno gledališče. Že pred dopolnjenim dvajsetim letom je tudi sam pričel s pisanjem in ustvarjanjem prvih zametkov dram. Motivacija za proučevanje duhovnega in vzvišenega notranjega sveta, iz katerega se pri Schillerju porodi želja za študij teologije, je grobo prekinjena po posredovanju wüttemberškega vojvode Karla Eugena, ki odredi, da se mora sin njegovega stotnika izobraževati na vojaški šoli. Čeprav se kasneje Schiller odloči za študij prava in medicine, postane prav ta trenutek razočaranja vir napetosti, ki ga spremlja v vseh obdobjih nadaljnjega ustvarjanja: gre za razkol med človekom in njegovim idealom ter resnično, s politiko obremenjeno stvarnostjo. V nazorskem smislu avtorjeve začetke tako zaznamuje odklon od absolutizma, ki se je javljal v družbeni stvarnosti in v umetnosti ter je posegal tako v splošno bivanjsko kot umetniško svobodo človeka.	

Prva Schillerjeva drama Razbojniki, ki jo je avtor izdal anonimno in natisnil na lastne stroške, je praizvedbo doživela leta 1782. Premiere se je triindvajsetletni avtor udeležil na skrivaj, saj se je zavedal, da bo – čeprav je pri publiki doživela velik uspeh – drama naletela na veliko neodobravanje vladajočih oblasti. Vpliv drame je bil izjemen, predvsem pa je Schiller dosegel tudi publiko, ki je zmožna večjih družbenih sprememb, – mlajšo generacijo. V južni Nemčiji so se začele kmalu po premieri pojavljati »roparske bande«, domnevno navdahnjene s Schillerjevimi razbojniki, katerih slogan se je glasil: »Česar ne ozdravijo zdravila, ozdravi železo, česar ne ozdravi železo, ozdravi ogenj.« Odrski debut mladega Schillerja je ob Goethejevem Trpljenju mladega Wertherja utemeljil nemško viharništvo, t. i. obdoje Sturm und Drang, poimenovano po istoimenski drami Friedricha Maximiliana Klinegerja. Pomembna drama tega zgodnjega viharniškega Schillerjevega obdobja predstavlja tudi uprizoritev z naslovom Spletkarstvo in ljubezen (1783). 								
Kot tema, ki je Friedricha Schillerja vznemirjala vse do konca njegovega ustvarjanja, se tako že na samem začetku javi vprašanje svobode. V njegovem opusu je moč zaznati intenzivno dozorevanje snovi, ki se je od viharniških začetkov, ko so mladega pesnika in dramatika usmerjali predvsem osebni vzgibi, izoblikovala v zrelo obdobje, v katerem avtor črpa predvsem iz svojega bogatega teoretičnega znanja. Tega je pridobival med obsežnimi in natančnimi študiji številnih področij. Intenzivno se je recimo ukvarjal s preteklimi umetnostnimi obdobji in je dobro poznal grško dramatiko, Shakespearjevo gledališče, ki ga je (prvič v blankverzu) tudi prevajal v nemščino, ter delovanje svojih sodobnikov, pri čemer je sklenil posebej trdno in globoko prijateljstvo z Goethejem. Slednje je trajalo vse do njegove smrti in je pomembno vplivalo na avtorjev ustvarjalni zagon. 				
	
Filozofsko se je Schiller močno naslonil na Kantovo filozofijo, predvsem na Kritiko čistega uma in na Kritiko razsodne moči, iz katerih je črpal navdih za obravnavo lepega. Vznemirjala ga je predvsem želja, da bi našel objektivno definicijo lepote, in nazadnje je verjel, da jo je našel v stavku: »Lepota je svoboda v pojavljanju.[footnoteRef:8]« Ta izčiščena misel postane tudi sila, za katero meni, da lahko predstavlja celo politično odrešitev, razmisleke o lepoti in njenem odnosu z dostojanstvenim pa je dodobra razčlenil v znamenitih Spisih o etiki in estetiki. Filozofski premisleki in globok interes za zgodovinsko dogajanje so postali temelj, na katerem je začel graditi trdno osnovo za gledališče svojega zrelega obdobja. To je pospremil tudi s filozofsko-teoretičnimi razmisleki o vlogi gledališča, med drugim v eseju Gledališki oder kot moralna institucija. V njegovih znamenitih dramah, kot so Don Carlos (1787), Wallenstein (1800), Marija Stuart (1800), Devica Orleanska (1801) in Viljem Tell (1804), se tako odpirajo prostori za razmislek, znotraj katerih avtor s pomočjo zgodovinskih eksemplov in z lucidnim opazovanjem sodobnega sveta poudarja vzvišeno moč svobodnega človeka. [8:  Prevedel Bojan Žalec v spremni besedi k zbirki pisem Fridericha Schillerja z naslovom O estetski  vzgoji človeka. Svoje misli o estetiki je v pisemski obliki Schiller razvijal tudi v pismih, ki jih je naslovil v Kopenhagen kot zahvalo za razkošno štipendijo, ki mu jo je namenil danski vojvoda.  ] 


Friedrich Schiller je že za časa svojega življenja požel velike uspehe in prepoznavnost tako v domačih intelektualnih krogih kot drugje po Evropi. Družbena trenja, večanje pomena držav, utemeljenih na nacionalnostih, in čas velikih sprememb, so omogočili hiter in vpliven vstop Schillerja v tuja evropska gledališča. Zanimanje za njegovo umetnost se tako tudi na Slovenskem javlja že v času delovanja Zoisovega krožka, prevodi njegovih dram pa sledijo v sedemdesetih letih 19. stoletja. Omeniti velja tudi zanimivo dejstvo, da v letošnjem letu  mineva natanko sto let od prve uprizoritve Marije Stuart leta 1926 v režiji Rada Železnika v mariborski Drami. /…/ 


image1.png
MARIBOR




